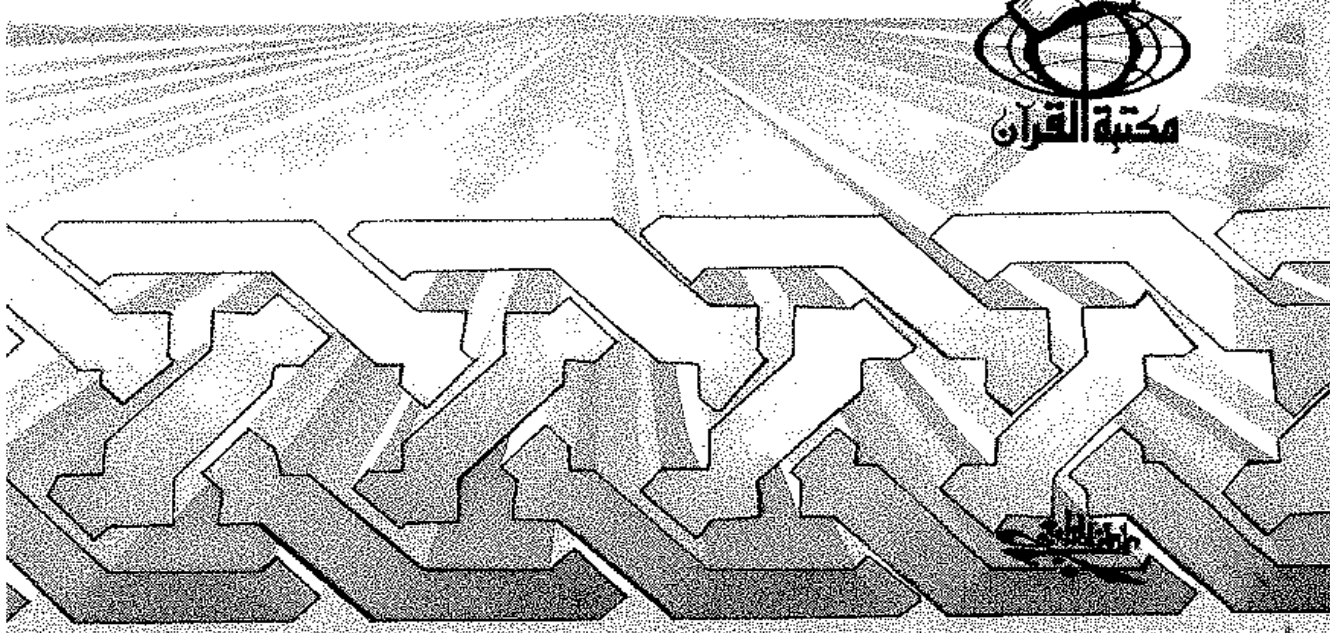


# تَخْفِيَةُ الْمَوْدُودَ بِأَحْكَامِ الْمَوْلُودَ

لِلْحَافِظِ سَمِّعِ الدِّينِ مُحَمَّدِ بْنِ أَبِي بَكْرِ بْنِ فَيْحَمِ الْجَوَزِيِّ

صَفَقَهُ وَخَرْجُ أَعْدَارِيهِ  
مُحَمَّدُ عَلَى بْنُ أَبِي الْعَبَّاسِ





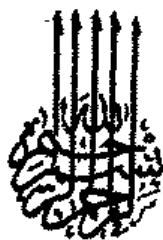
# تحفة المُؤودُ بِأَحْكَامِ الْمَوْلُودِ

لِلْحَافِظِ شِحْنَانِ الْمَهْمَدِيِّ أَبْنَى بَكْرَ بْنَ فَيْحَمِ الْجَوزِيِّ

حَفَقَهُ وَخَرَجَ أَمَانَتِهِ  
مُحَمَّدُ عَلَى بْنُ الْعَبَّاسِ

كتاب القرآن

للطبع والنشر والتوزيع  
٢٢ شارع القماش بالقاهرة - بولاق  
القاهرة - ت: ٢٣١٤٤٤ - ٧٦٨٥٩٦



جميع الحقوق محفوظة  
**للكتبة القرآن**

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

مقدمة التحقيق

الحمد لله ، لا والد له ولا ولد ، أشهد أنه الفرد الصمد ، خلق الخلق وأحصاهم عددا ، وكلهم آتاه يوم القيمة فردا ، وأشهد أن سيدنا محمدا رسول الله أنزل عليه مولاه : ﴿ مَا كَانَ مُحَمَّدٌ أَبَا أَحَدٍ مِّنْ رِجَالِكُمْ وَلَكِنْ رَسُولَ اللَّهِ وَخَاتَمَ النَّبِيِّنَ ﴾<sup>(١)</sup> صل الله وسلم عليه وعلى آله وصحبه أجمعين .

وبعد

فإن الحديث عن فلذات الأكباد ، يشد القلوب ، ويشرح الصدور ، وتقرب به العيون .

وإنما أولادنا ينتسبونا أكبادنا نقشى على الأرض  
لو هبت الريح على بعضهم لامتنعت عيني عن الفحص  
فهم الذكر الحسن ، وامتداد بقاء النوع ، وهم الخلف لمن سلف . قال  
تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا أَنْشَأْنَا رِبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِّنْ تَقْسِيرٍ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا ، وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاءً ﴾<sup>(٢)</sup> وهم الشمرة التي نرجو منها الخمر ،  
من دعوة صالحة ﴿ وَقُلْ رَبِّ ارْحَمْهُمَا كَمَا رَبَّيْنَا صَفِيرًا ﴾<sup>(٣)</sup> ﴿ رَبَّنَا أَغْفِرْ لِي  
وَلِوَالِدِي وَلِلْمُؤْمِنِينَ يَوْمَ يَقُومُ الْعِسَابُ ﴾<sup>(٤)</sup> وعلى الترب الصالحة نأمل أن يسر

(١) الأحزاب : آية (٤٠) .

(٢) النساء : آية (١) .

(٣) الإسراء : آية (٢٤) .

(٤) إبراهيم : آية (٤١) .

كل مولود لمحظى برضوان الله في يوم ﴿لَا يَعْزِزُهُ اللَّهُ عَنْ وَلَيْهِ، وَلَا مَوْلُودٌ هُوَ  
جَازٌ عَنْ وَالِدِهِ شَيْئاً﴾<sup>(٥)</sup> ﴿يَوْمٌ لَا يَتَفَقَّعُ مَالٌ وَلَا ثُنُونٌ، إِلَّا مَنْ أَقَى اللَّهُ بِقَلْبِ  
سَلِيمٍ﴾<sup>(٦)</sup>.

وكتاب «نَفَةُ الْمَوْلُودِ بِأَحْكَامِ الْمَوْلُودِ» أَنْتَخَفَنَا بِهِ الْإِمَامُ الْجَلِيلُ أَبْنُ الْقَيْمِ، فَإِذَا  
بِهِ سَفَرْ تَضَمَّنَ الْحَدِيثُ الْجَمِيلُ عَنْ أَحْكَامٍ هَامَةٍ فِي شَأْنِ الْإِنْسَانِ، مِنْ خَرْوَجِهِ  
مِنَ الْأَرْحَامِ، إِلَى أَنْ يَلْقَى رَبَّ الْأَنَامِ، مِنْ حُبِّ مَا يَهْبِهُ لَنَا مِنْ بَنَاتٍ وَبَنِينَ، وَأَذَانَ،  
وَتَحْبِيثَ، وَعَقِيقَةَ، وَخَتَانَ، وَحُكْمَ فَقْهِي فِي بَوْلِ الْجَارِيَةِ وَالْفَلَامِ، كَمَا تَضَمَّنَ  
سَمَّاَحَةُ الْإِسْلَامِ فِي جُوازِ حَلِّ الْطَّفَلِ فِي الصَّلَاةِ، وَتَقْبِيلِهِمْ، وَتَأْدِيهِمْ وَتَعْلِيمِهِمْ،  
وَالْعَدْلِ بِيَنْهُمْ، وَخَتَمْ بِبَيَانِ أَطْوَارِ الْإِنْسَانِ مِنَ النَّطْفَةِ إِلَى أَنْ يَدْخُلَ الْجَنَّةَ أَوَّلَ النَّارِ.  
وَقَدْ عَشْتُ مَعَ الْكِتَابِ، فَوُجِدْتُ فِيهِ الْأَثْرُ الشَّمِينَ مَا دَعَانِي إِلَى أَنْ أَدْلُو  
بِدَلْوِي الصَّغِيرِ، مَسْتَعِنًا بِالرَّبِّ الْقَدِيرِ فِي تَحْقِيقِ هَذَا السَّفَرِ الْجَلِيلِ. إِنَّهُ نَعْمَ الْمَوْلِي  
وَنَعْمَ النَّصِيرِ.

---

(٥) لِقَسَّاكَ : آيَةٌ (٣٣) .

(٦) بِالشَّرَاءِ : آيَاتٌ (٨٨، ٨٩) .

## عمل في الكتاب :

- ١ - قدمت للكتاب ، وقمت بعمل ترجمة للمؤلف تبين مكانه وعصره ، وأثاره في إيجاز .
- ٢ - خرجت الأحاديث ليطمئن قلب القارئ ، ورقتها حتى آخر الكتاب .
- ٣ - ذكرت أرقام الآيات وسورها ليسهل للقارئ العودة إليها إن شاء ، وذلك بدلًا من الأرقام الموجودة بالنسخة .
- ٤ - وضحت المعنى المقصود لبعض الألفاظ التي يحتاج إليها القارئ من عامة الناس ، وربما الخاصة كذلك .
- ٥ - أشرت بتعريفات موجزة ، لبعض الرواية من بيان للميلاد والنسب والوفاة . وأخيراً أرجو القبول والتوفيق من الله ، وأن ينفعنا بما علمنا ، وأن يعلمنا ما جهلنا ، وأن يذكرنا ما نسينا ، وأن يجعل عملنا هنالك ميزان حسناتنا **﴿يَوْمَ تَعْلَمُ كُلُّ نَفْسٍ مَا عَمِلَتْ مِنْ خَيْرٍ مُّخْضِرًا﴾**<sup>(٢)</sup> وهو حسبي ونعم الوكيل .

ربيع الأول سنة ١٤٠٨ هـ

نوفمبر سنة ١٩٨٧ م

القير إلى الله

محمد على أبو العباس

(٢) آل عمران : آية (٢٠) .

## حياة ابن القيم وشخصيته وعصره

من هو ؟

الإمام العلم المشهور محمد بن أبي بكر بن سعد بن حرزيز الورعى الدمشقى ، المفسر الفقيه النحوى الأصولى لقب بشمس الدين وكتى بأبي عبد الله وعرف بابن القيم الجوزية . ويشاركه فى مادتى قوم ويجوز أعلام آخرون أشهرهم :

- ١ - أبو الفرج عبد الرحمن بن الجوزى المتوفى سنة سبع وتسعين وخمسة من الهجرة وله كتاب ( تلبيس إيليس ) و ( المغنى ) و ( جامع المسانيد ) و ( دفع شبهة التشبيه ) .
- ٢ - ابن القيم المصرى بهاء الدين على بن عيسى بن سليمان الشعلى المصرى توفي سنة عشر وسبعين من الهجرة .

- وقيم الجوزية - لقب لأبيه حيث كان ناظراً لمدرسة الجوزية ، وهى أكبر مدارس الحنابلة ، بدمشق ، وقد خلف والده فى التدريس والإفتاء بهذه المدرسة ، والأسرة كلها أسهمت فى الحياة العلمية من أبيه وأخيه . وآبائهما عبد الله وإبراهيم وصلق الله : ذرية بعضها من بعض والله سميع عليم <sup>(٤)</sup> وتکاد تجتمع الروايات على أن مولده كان فى اليوم السابع من صفر سنة إحدى وتسعين وستمائة من الهجرة .

وقد ظهر فى وقت ملوء بالمخاطر من حروب صليبية و Mongolian ، تصدى لها جهاد المسلمين ، وأثرت فى تفكير إمامنا العظيم حيث ظهر ذلك فى اجتيازه الفقهي فى كتابه ( زاد العاد ) فى مناقشته لمفهوم الجهاد بعنوان ( الفروضية ) كما ظهر فى اتجاهه التفسيرى .

إلى معركتك الحياة :

التفى بشيخه الكبير ابن تيمية فلازم مجلسه ، وشاركه حياته حلوها ومرها ،

(٤) آل عربان : آية (٣٤) .

حتى رحل ابن تيمية إلى جوار ربه ، وفي تلك الفترة كان العطاء بالتصدى للدعوات المدamaة التي بلدت طاقيات المسلمين في الجولات الأولى ضد أعدائهم وأعداء الدين من تمار وصلبيين ، وقام عرضاً لدعوة شيخه في أحسن صورة ، ودافع عنها وأزراها مبيناً لتاريخ صاحبها ، واقفاً مؤرخاً لسرته وجهاده في تلك الفترة المحفوظة بالأخطار ومشاركة الفعلية ضد التمار مع السلطان الناصر محمد بن قلاوون .

كما أبرز حياة إمامه في العلم والعمل والأخلاق والروحانيات فيقول : « ولقد شاهدت من شيخ الإسلام - قدس الله روحه - من منزلة الخشوع أمراً لم أشاهده من غيره وكان يقول كثروا : مال شئ ، ولا مني شئ ، ولا في شئ » .

وإذا مدح في وجهه قال : « والله إن إلى الآن أجد إسلامي كل وقت ، وما أسلمت بعد إسلاماً جيداً » .

ولم يسلم ابن القيم من الأذى وهو يحمل دعوة شيخه ويتصر لفتواه ، كما سبق أن سجن معه منفرداً ولم يفرج عنه إلا بعد موت ابن تيمية واشتعل في الحبس بحلازنة القرآن وقد حجج مرات كثيرة أكثر فيها من العبادة والطواف ، مستشفياً بماء زرم و بالعسل حيث رأى فيما من الشفاء أمراً عجياً .

#### ملامح بارزة في شخصيته :

يمتاز بالهدوء والاتزان في طبعه ، والتواضع والورع في أخلاقه ، والاستقداء ، وطول النفس في أبحاثه ، والواقعية في فقهه ، والاجتهد في منهجه ، والموسوعية في ثقافته فهو عالم في التفسير وله فيه « التفسير القيم » وفي علوم القرآن وله فيه « التبيان في أقسام القرآن » وفي الحديث ومصطلحه وله فيه كتاب « المنار » و« تهذيب مختصر سنن أبي داود » ، وفي العقائد والفرق وله في ذلك « اجتماع الجيوش الإسلامية » ، وفي الفقه والسرة وله في ذلك « زاد المعاد » وفي التصوف وله فيه « مدارج السالكين » وغيره ، وفي أصول الفقه وله فيه « أعلام المؤمنين » ، وفي البلاغة وله فيها « القوائد المشوقة إلى علوم القرآن وعلم البيان » ، وفي النحو والصرف وله في ذلك « بذائع القوائد » إنها الحكمة يؤتيمها الله من يشاء **﴿ وَمَنْ يُؤْتَ حِكْمَةً فَقَدْ أُتِيَ بِخَيْرًا كَثِيرًا ﴾**<sup>(١)</sup> يقول ابن كثير في صاحبه ابن القيم : « وَكَتَ

(١) البقرة : آية (٢٦٩) .

من أصحاب الناس له ، وأحجمهم إليه ، ولا أعرف في هذا العالم في زماننا من هو أكثر عبادة منه » ويقول ابن رجب الحنفي وهو يترجم له : « ليس بالمعصوم ولكن لم أر في معناه مثله » وكفى بمثل هؤلاء الأئمة شهادة عليه .

شيوخه وتلامذته :

تلقي وتأثر ابن القيم بشيوخه الذين ذكرتهم كتب التراجم وهم :

- ١ - الأب الروحي له ابن تيمية الذي تحدثت عنه بما يكفي في إيجاز .
- ٢ - الصفي الهندي . تعلم منه الأصول والفقه .
- ٣ - ابن قدامة . قرأ عليه المقنع .
- ٤ - ابن الشيرازى . سمع منه كثيرا من العلوم .
- ٥ - مجد الدين إسماعيل الحراني . قرأ عليه مختصر أى القاسم الحرق .
- ٦ - كمال الدين الرملکانى . قرأ عليه الفقه .

وإلى جانب هؤلاء ، فهناك آخرون ، منهم سليمان بن حزرة المقدسي ، والبهاء ابن عساكر .

أما تلامذته فأهفهم وأشهرهم :

- ١ - ابن كثير . المفسر للقرآن الكريم ، وصاحب كتاب « البداية والنهاية » .
- ٢ - ابن عبد الهادى الفقيه الحنفى .
- ٣ - ابن رجب الحنفى . صاحب كتاب « طبقات الحنابلة » وقد ترجم ابن القيم .

المخطوطة :

توجد المخطوطة بدار الكتب المصرية برقم - ٨٧ - فقه حنفى في مجلد واحد .

وفاته :

كان ابن القيم يعد نفسه للدار الآخرة ، والهجرة إلى الله ، فقد عرفنا بالمحجرتين :

المحرة إلى الله ، والمحرة إلى رسوله ﷺ وصدق الله إذ يقول : ﴿فَقُرُّوا  
إِلَى اللَّهِ إِلَى لَكُمْ مِنْهُ تَدِيرُ مُبِينٍ﴾<sup>(١٠)</sup> قوله : ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَجِبُوا اللَّهِ  
وَلِرَسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحِبُّكُمْ﴾<sup>(١١)</sup> .

كما عرفنا بباب السعادتين : سعادة الدنيا ، وسعادة الآخرة . وهو الذي عرفنا  
أن السفر إلى الله مع الجهل بالطريق يوجب التعب الكثير ، مع قلة الفائدة .

وهذا طلما سبع بنا في بحار معرفة الله وحبه ، وقد الأرواح إلى بلاد الأفراح ،  
عند غياب دولة الأشباح وغايتها من كل ذاك أن يكون من ﴿الَّذِينَ تَنَوَّهُمُ الْمَلَائِكَةُ  
طَيِّبُّينَ ، يَقُولُونَ سَلَامٌ عَلَيْكُمْ ، اذْهَلُوا الْجَنَّةَ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ﴾<sup>(١٢)</sup> .

توفي رحمة الله في الثالث عشر من رجب سنة إحدى وخمسين وسبعمائة من  
المحرة ، وشيعه خلق كثير حتى كادت شوارع دمشق أن تضيق بالمشيعين ، كما ذكر  
ذلك ابن كثير في كتابه « البداية والنهاية » .

رحمه الله ، ورضي عنه ، وجزاه عنا وعن الإسلام خير الجزاء ، ونفعنا بعلمه ،  
إنه سبعي الدعاء ، وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه ما بقيت الأرض  
والسماء .

#### المراجع :

- ١ - البداية والنهاية لابن كثير .
- ٢ - طبقات الخانبلة لابن رجب .
- ٣ - شذرات الذهب لابن العماد .
- ٤ - الملل والنحل للشهرستاني .
- ٥ - مدارج السالكين لابن القيم .

(١٠) التاریات : آیة (٥٠) .

(١١) الأنفال : آیة (٢٤) .

(١٢) النحل : آیة (٣٢) .

## مقدمة المؤلف

الحمد لله العلي الحليم الغفور الرحيم ، الحمد لله رب العالمين الرحمن الرحيم ، مالك يوم الدين ، الذى أظهر خلق الإنسان من سلالة من طين ، ثم نجحله نطفة في قرار مكين ، ثم خلق النطفة (نسخة : علقة ) سوداء للناظرين ، ثم خلق العلقة مضافة ، وهى نطفة لحم يقدر أكلاً الماضين ، ثم خلق المضفة عظاماً مختلفة المقادير والأشكال والمنافع أساساً يقوم عليه هذا البناء المبين ، ثم كسا العظام لحماً ، هو لها كالثوب للابسين ، ثم أنشأه خلقاً آخر ، فتبارك الله أحسن الخالقين ، فسبحان من شملت قدرته كل مقدور ، وجرت مشيتيه في خلقه بتصارييف الأمور ، وتفرد بملك السموات والأرض ، يخلق ما يشاء - يهب من يشاء إناثاً ويهب من يشاء الذكور ، وتبارك العلي العظيم الحليم الكريم السميع العليم ، هو الذى يصوركم في الأرحام كيف يشاء لا إله إلا هو العزيز الحكيم .

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، إلهًا حل عن المثيل والنظير وتعال عن الشريك والظاهر ، وتقديس عن الوزير والمشير ، ليس كمثله شيء وهو السميع البصير ، وأشهد أن سيدنا محمدًا عبده ورسوله ، وخيرته من خلقه وأمينه على وحيه وحجه على عباده ، أرسله رحمة للعاملين وقدوة للعاملين ومحجة للسالكين وحجة على العباد أجمعين ، فهدي به من الضلال ، وعلم به من الجهلة (نسخة جهل) وكفر به بعد القلة وأعزر به بعد الذلة ، وأغنى به بعد العيلة ، وفتح برسالته أعيناً عمياً وأذاناً صماء ، وقلوباً غلباً ، فبلغ الرسالة وأدى الأمانة ونصح الأمة ، حتى وضحت شرائع الأحكام ، وظهرت شرائع الإسلام ، وعز حزب الرحمن ، وذل حزب الشيطان ، فأشرق وجه الدهر حسناً ، وأصبح الظلام ضياء ، وافتدى كل حيران ، فصل الله ولائكته وأنبياءه ورسله وعباده المؤمنون عليه . كما وحد الله وعرف به ودعا إليه ، وعليه السلام ورحمة الله وبركاته .

أما بعد ، فإن الله سبحانه نوع أحكامه على الإنسان من حين خروجه إلى هذه الدار إلى حين يستقر في هذا القرار ، وقبل ذلك وهو في الظلمات الثلاث ، كانت أحكامه القدرة جارية عليه ومتيبة إليه ، فلما انفصل عن أمه تعلقت به أحكامه الأمريكية ، وكان المخاطب بها الآباء أو من يقوم مقامهم في تربيته والقيام عليه ، فله سبحانه فيه أحكام أمر قيمه بها ما دام تحت كفالته ، فهو المطالب بها دونه حتى إذا بلغ حد التكليف تعلقت به الأحكام وجرت عليه الأफلام ، وحكم له بأحكام أهل الكفر وأهل الإسلام ، وأخذ في التأهب لمنازل السعداء أو دار الأشقياء ، فنطوى به مراحل الأيام والليالي إلى الدار التي كتب من أهلها ويسر في مراحله تلك لأسبابها واستعمل بعملها ، فإذا انتهى به السر إلى آخر مرحلة أشرف منها على المسكن الذي عصر له قبل إيجاده ، إما منزل شقوته وإما منزل سعادته ، فهناك يضع عصا السفر عن عاتقه ويستقر نوأه ، وتصير دار العدل مأواه أو دار السعادة مثواه .

فصل - وهذا كتاب ، قصدنا فيه ذكر أحكام المولود المتعلقة به بعد ولادته ، مادام صغيراً من عقيقتها وأحكامها ، وخلق رأسه ، وختانه ، وبوله وثقب أذنه ، وأحكام تربيته ، وأطواره من حين كونه نطفة إلى مستقره في الجنة أو النار ، فجاء كتاباً بديعاً في معناه ، مشتملاً من الفوائد على ما لا يكاد يوجد في سواه من نكت بديعة من التفسير وأحاديث تدحى الحاجة إلى معرفتها وعللها والجمع بين مختلفها ، وسائل فقهية لا يكاد الطالب يظفر بها ، وفوائد حكمية تشتد الحاجة إلى العلم بها . فهو كتاب يمتع لقارئه ، معجب للناظر فيه يصلح للمعاش والمعاد ، ويحتاج إلى مضمونه كل من وهب له شيء من الأولاد ، ومن الله أستمد السداد ، وأسألة التوفيق لسبل الرشاد ، إنه كريم جواد ، وسميته :



## تحفة المودود بأحكام المولود

والله سبحانه المسئول ، أن يجعله خالصاً لوجهه الكريم ، إنه حسبنا ونعم الوكيل وجعلته سبعة عشر باباً :

- ١ - الباب الأول : في استحباب طلب الأولاد .
- ٢ - الباب الثاني : في كراهة سخط ما وهب الله له من البنات .
- ٣ - الباب الثالث : في استحباب بشارة من ولد له ولد .
- ٤ - الباب الرابع : في استحباب الأذان والإقامة في أذيه .
- ٥ - الباب الخامس : في استحباب تحنيكه .
- ٦ - الباب السادس : في العقيقة وأحكامها وذكر الاختلاف في وجوبها وحججة الطالقين .
- ٧ - الباب السابع : في حلقي رأسه والتصدق بزنة شعره ..
- ٨ - الباب الثامن : في ذكر تسميتها ووقتها وأحكامها .
- ٩ - الباب التاسع : في ختان المولود وأحكامه .
- ١٠ - الباب العاشر : في لقب أذن الذكر والأثني وأحكامه .
- ١١ - الباب الحادى عشر : في حكم بول الغلام والجارية قبل أكلهما الطعام .
- ١٢ - الباب الثالى عشر : في حكم ريق الرضيع ولعابه ، وهل هو ظاهر أو نحس لأنه لا يفسل فمه مع كثرة قيده .
- ١٣ - الباب الثالث عشر : في جواز حل الأطفال في الصلاة وإن لم يعلم حال ثيابهم .
- ١٤ - الباب الرابع عشر : في استحباب تقبيل الأطفال والأهل .
- ١٥ - الباب الخامس عشر : في وجوب تأديب الأولاد وتعليمهم والمعدل بينهم .
- ١٦ - الباب السادس عشر : في ذكر فضول نافعه في تربية الأولاد .
- ١٧ - الباب السابع عشر : في أطوار الطفل من حين كونه نطفة إلى تورق دخوله الجنة أو النار .

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
الْحَمْدُ لِلَّهِ الْعَلِيِّ الْحَلِيمِ الْغَفُورِ الرَّحِيمِ الْمَحْمُودِ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ الرَّحْمَنُ  
الْرَّحِيمُ مَالِكُ يَوْمِ الدِّينِ الَّذِي أَنْهَى رِزْقَ الْإِنْسَانَ مِنْ سَلَاتَةِ مِنْ  
طَيْنٍ ثُمَّ جَعَلَهُ نَطْفَةً فِي قَرْأَرِ مَكَبَتِ ثُمَّ خَلَقَ النَّطْفَةَ سُودَ الْأَنَاظِرِ  
ثُمَّ خَلَقَ الْعَلْفَةَ مَضْغَةً وَهِيَ نَطْعَةٌ لِحْمٌ بَنَدَرَ أَكْلَةَ الْأَضْعَافِ ثُمَّ  
خَلَقَ الْمَضْغَةَ عَظَامًا مُخْتَلِفَةً الْمَقَادِيرِ وَالْأَشْكَالِ وَالْمَنَافِعِ بِإِسْاسِ  
يَقُومُ عَلَيْهِ هَذَا الْبَنَاءُ الْبَيْنِ ثُمَّ كَسَّا الْعَظَامَ لِحَا هُولَهَا كَالْتَوْبِ  
لِلْأَبْسِينِ ثُمَّ أَنْشَأَهُ خَلْقًا آخَرَ فَتَبَارِكَ اللَّهُ أَحْمَنَ الْمُخَالَقِينَ  
فَسُبْحَانَ مِنْ شَيْءٍ قَدْرَتْهُ كُلُّ مَقْدُورٍ وَجَرَتْ مُشَيْسِيَّةً فِي خَلْقِهِ  
تَصْبَارِيفُ الْأَمْوَارِ وَتَفَرَّدَ بِهِلْكَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ بِهِلْكَى مَا يَسْأَءُ  
يَرْهِبُ لِمَنْ يَسْأَءُ إِنَّا لَهُ وَيَرْهِبُ لِمَنْ يَسْأَءُ الْذِكْرُ وَتَبَارِكَ الْعَلِيُّ  
الْعَظِيمُ الْحَلِيمُ الْكَرِيمُ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ هُوَ الَّذِي يَصُورُكُمْ فِي  
الْأَرْحَامِ

نَهْفَةُ خَلْقَةِ فَقْدَرِهِ ثُمَّ السَّهْلُ يَسِّرُهُ ثُمَّ أَمَاتَهُ فَاقْبَرَهُ ثُمَّ إِذَا  
شَاءَ أَنْشَرَهُ كُلَّهُ مَا يَقْضُى مَا أَمْرَهُ فَنَسَالَ اللَّهُ الْعَظِيمُ أَنْ  
يَجْعَلَنَا مِنَ الَّذِينَ سَبَقَتْ لَهُمْ مِنْهُ الْحَسْنَى وَلَا يَجْعَلَنَا مِنَ الَّذِينَ  
غَلَبَتْ عَلَيْهِمُ الشَّقاوَةُ فَخَسِرُوا الدُّنْيَا وَالآخِرَةَ أَنَّهُ سَمِيعُ الْكَوْلَاءِ  
وَهُوَ حَسِبُنَا وَنَعْمَ الْوَكِيلُ وَالْأَحْمَدُ لِهِ رَبُّ الْعَالَمَيْنِ وَصَلَاتُهُ عَلَى  
نَبِيِّهِ خَلْقَهُ مُحَمَّدٌ خَاتَمُ النَّبِيِّنَ وَعَلَىٰ اللَّهِ وَصَاحِبِهِ وَسَلَّمَ اجْمَعِينَ

وَلَا هُوَ وَلَا قَوْةٌ إِلَّا بِاللَّهِ الْعَلِيِّ الْعَظِيمِ

قَدْ تَمَّ بِتَوْفِيقِ اللَّهِ تَعَالَى نَسْخَهُ هَذَا الْكِتَابُ فِي هِجَادِي  
الْأَوَّلِ مَائِنَةِ أَحَدٍ وَعِشْرِينَ وَثَلَاثَةِ ثَمَانَةِ وَالْفَ هُجْرِيَّةِ

بِقَلْمَنْ الْفَقِيرِ مُحَمَّدِ بْنِ الْنَّصَرِ بْنِ يُوسُفِ بْنِ اسْعَدِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ

بْنِ مُحَمَّدِ هَاشِمِ الْجَعْفَرِيِّ النَّابِلِيِّ هَوْزَهْرِيِّ

بِقَلْمَنْ قَيْدَةِ النَّسَجِيِّ وَلَوَالدِيَّهُ وَالْمُسْلِمِينَ

الْمُتَكَبِّرُ الْكَفُورُ وَلَوْلَا أَنَّهُ أَكْبَمُ دَائِرَةِ سَيِّدِنَا مُحَمَّدٌ

حَفَظَ اللَّهُ الْعَزِيزُ فَلَمَّا تَهَمَّمَ بِهِ مُؤْمِنٌ

فَلَمَّا تَهَمَّمَ بِهِ مُؤْمِنٌ

## الباب الأول

# في استحباب طلب الأولاد

قال الله تعالى : **﴿فَالآن يашروهن زابطوا ما كتب الله لكم﴾** (البقرة : ١٨٧) فروى شعبة عن الحكم عن مجاهد ، قال : هو الولد ، وقال الحكم وعكرمة والحسن البصري والسدى والضحاك ، وأرفع ما فيه ما رواه محمد بن سعد عن أبيه : حدثني عمى عن أبيه ، حدثني أبي عن أبيه عن ابن عباس ، قال : هو الولد ، وقال ابن زيد : هو الجماع ، وقال قتادة : ابتعوا الرخصة<sup>(١)</sup> التي كتب الله لكم ، وعن ابن عباس رواية أخرى ، قال : ليلة القدر<sup>(٢)</sup> .

والتحقيق أن يقال : لما خفف الله عن الأمة بإباحة الجماع ليلة الصوم إلى طلوع الفجر ، وكان الجماع يغلب عليه حكم الشهوة وقضاء الوطر<sup>(٣)</sup> حتى لا يخاطر بقلبه غير ذلك ، أرشدهم سبحانه إلى أن يطلبوا رضاه في مثل هذه الليلة ولا يياشروها بحكم مجرد الشهوة ، بل يبتغوا بها ما كتب الله لهم من الأجر .

والولد الذي يخرج من أصلابهم يعبد الله لا يشرك به شيئاً ، ويبتغون ما أباح الله لهم من الرخصة بحكمه خبته لقبول رخصته ، فإن الله يحب أن يؤخذ برخصته كما يكره أن تؤتى معصيته ، وما كتب لهم ليلة القدر ، فأمروا أن يبتغوها ، لكن يبقى أن يقال مما تعلق بذلك بإباحة مباشرة أزواجهم ، فيقال : فيه إرشاد إلى أن لا يشغلهم ما أبیع لهم من المباشرة عن طلب هذه الليلة التي هي خير من ألف شهر ، فكانه سبحانه يقول : اقضوا وطركم من نسائكم ليلة الصيام ولا يشغلكم ذلك عن ابتغاء ما كتب لكم من هذه الليلة التي فضلتم بها ، والله أعلم .

(١) الرخصة : الفسحة بلا تشديد .

(٢) انظر : نسوى ابن إثيم ٢٢١/١

(٣) الوطر : الحاجة بين الرجل والمرأة .

[١] وعن أنس قال : كان رسول الله ﷺ ، يأمر بالباعة<sup>(٤)</sup> وينهى عن التبلي<sup>(٥)</sup> شيئاً شديداً ، ويقول : « تزوجوا الودود الولود فإني مكابر بكم الآنياء يوم القيمة »<sup>(٦)</sup> ( رواه الإمام أحمد وأبو حاتم في صحيحه ) .

[٢] وعن معقل بن يسار ، قال : جاءه رجل إلى النبي عليه السلام . فقال : إني أصبت امرأة ذات حسن وجمال وإنها لا تلد أفالن زوجها ؟ قال : لا ؛ ثم أتاه الثانية فنهاه ، ثم أتاه الثالثة ، فقال : « تزوجوا الودود الولود ، فإني مكابر بكم »<sup>(٧)</sup> ( رواه أبو داود والنسائي ) .

[٣] وعن عبد الله بن عمرو أن رسول الله ﷺ قال : « انكحوا أمهات الأولاد فإني أباهم يوم القيمة »<sup>(٨)</sup> ( رواه الإمام أحمد ) .

[٤] وعن عائشة قالت : قال رسول الله ﷺ : « النكاح من سنتي ومن لم ي عمل بيستني فليس مني ، وتزوجوا فإني مكابر بكم الأمم »<sup>(٩)</sup> .

[٥] وقد روى حماد بن سلمة عن عاصم عن أبي صالح عن أبي هريرة عن النبي ﷺ قال : « إن العبد لترفع له الدرجة ، فيقول : أى رب أى لي هذا ؟ فيقول : باستغفار ولذلك لك من بعدهك »<sup>(١٠)</sup> .

[٦] فصل - وما يرحب في الولد ما رواه مسلم في صحيحه عن أبي حسان ، قال : توفى ابنان لي ، فقلت لأبي هريرة سمعت من رسول الله ﷺ

(٤) الباعة : الرواج بتكاليفه .

(٥) التبلي : الانقطاع عن الدنيا .

(٦) أحادي في المسند ١٥٨/٣ ، ١٥٨ .

(٧) أبو داود في النكاح . باب : النبي عن تزوج من لم يلد من النساء بالمنظ **حسب** ، بدلاً من حسن ، حديث ٢٠٥٠ . والنسائي في النكاح . باب : كراهة تزوج العقيم بالمنظ **حسب ومنظب** ، بدلاً من حسن وجمال ، ٦٥/٦ ، ٦٦ .

(٨) أحادي في المسند ١٧١/٢ ، ١٧٢ . وانظر : ضييف الجامع حيث قال : ضييف ، حديث ١٣٤٩ .

(٩) تامة : « ومن كان ذا طول للنكاح ، ومن لم يجد فعله بالصوم ، فإن الصوم له وجاء ، أى وقایة ، ابن ماجه في النكاح . باب : ما جاء في فضل النكاح ، حديث ١٨٤٦ .

(١٠) ابن ماجه في الأدب . باب : بير الوالدين بالمنظ : « إن الرجل لترفع درجة في الجنة ليقول : أى هذا ؟ ليقال : باستغفار ولذلك لك » ، حديث ٣٦٦٠ . وأحادي في المسند بالمنظ : « إن الله عز وجل لترفع الدرجة للعبد الصالح في الجنة ليقول : يا رب أى لي هذا ؟ ليقول : باستغفار ولذلك لك » ، ٥٠٩/٢ .

حدِيثاً تحدَثناه بطيب أنفسنا عن موتانا ، قال : نعم ، « صغارهم دعاميص الجنة ، يلقى أحدهم أباه أو قال أبويه ، فيأخذ بناحية ثوبك أو يده كاً أخذ بصنفة ثوبك هذا ، فلا يفارقه حتى يدخله الله وأباء الجنة » (١١) .

[ ٧ ] وقال ثنا وكيع ثنا شعبة عن معاوية بن قرة عن أبيه : أن رجلاً كان يائِيَّ النبي ﷺ ومعه ابن له ، فقال له النبي عليه السلام : « تحبه ؟ » فقال : يا رسول الله ، أحبك الله كأحبه ، ففقدمه النبي عليه السلام فقال : ما فعل ابن فلان ؟ قالوا : يا رسول الله أمات ، فقال النبي عليه السلام لأبيه : « أما تحب أن لا تأقِي باباً من أبواب الجنة ، إلا وجدته ينتظرك عليه ؟ » فقال رجل : أله خاصة يا رسول الله أو لكننا ؟ قال : بل لكلكم » (١٢) .

[ ٨ ] قال : وحدَثنا أَحْمَدُ بْنُ بَارِقَ الْخَنْفِيُّ ، ثَنَا أَبُو زَمِيلُ الْخَنْفِيُّ قال : سمعت ابن عباس يقول : سمعت رسول الله ﷺ يقول : « منْ كَانَ لَهُ فَرْطَانَ (١٣) مِنْ أُمَّتِي دَخَلَ الْجَنَّةَ » ، فَقَالَتْ عَائِشَةُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا : بَأْيُ أَنْتُ وَأَمِّي ، فَمَنْ كَانَ لَهُ فَرْطٌ ؟ فَقَالَ : « وَمَنْ كَانَ لَهُ فَرْطٌ يَا مُوْقَةً » ، قَالَتْ : فَمَنْ لَمْ يَكُنْ لَهُ فَرْطٌ مِنْ أُمَّتِكَ ؟ قَالَ : « فَلَمَّا فَرَطَ أُمَّتِي لَمْ يَصَابُوا بِمِثْلِهِ » (١٤) .

[ ٩ ] وفي الصحيحين عن أبي سعيد الخدري أن رسول الله ﷺ قال للنساء : « ما منكِنْ امرأة يموت لها ثلاثة من الولد ، إلا كانوا لها حجايا من النار ، فقلت امرأة : والنار ؟ فقال عليه السلام : والنار » (١٥) .

(١١) عن أبي حسّان ، قال : ثُلِتْ لَأْيَ هَرِيرَةَ ، إِنَّهُ قَدْلَ أَبْنَانَ . فَمَا أَنْتَ تُخْلِقُ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ بِهِذِهِ ثُلِثَةَ بِهِ أَنْفُسَنَا عَنْ مُوتَانَا ؟ قال : ثُلِتْ : نعم ، صغارهم دعاميص الجنة ، يلقى أحدهم أباه - أو قال أبويه - ، فيأخذ بثوبه ، - أو قال بيده - كاً أَحَدَكُمْ أَنَا بِصَنْفِ ثُوبِكَ هَذَا . فَلَا يَشَاهِي ، - أو قال فَلَا يَتَبَشَّي - ، حَتَّى يَدْخُلَهُ اللَّهُ وَأَبَاهُ الْجَنَّةَ . سُلِمَ فِي الْبَرِّ وَالصَّلَةِ وَالآدَابِ ، حَدِيثٌ (١٥٤) . وَدَعَامِيصُ الْجَنَّةِ : صغارُ أَهْلِهَا ، وَصَنْفَةٌ : طَرْفُ الثُّوبِ . وَأَحَدُهُ فِي الْمُسْنَدِ بِرِوَايَاتِ عَنْ خَلْفَةٍ / ٤٨٨ ، ٥١٠ ، ٤٨٨ / ٢ .

(١٢) رواه النسائي في الجبار . باب : الأمر بالاحتساب والصبر عند نزول المصيبة « أن رجلاً أتى النبي ﷺ ومعه ابن له . فقال له : أتَبْهِ ؟ فقال : أَحَبُّكَ اللَّهُ كَأَحَبِّهِ . فَمَاتَ فَقَدَمَهُ فَسَأَلَهُ عَنْهُ فَقَالَ : مَا يَسْرُكَ إِلَّا تَأقِي بَاباً مِنْ أَبْوَابِ الْجَنَّةِ إِلَّا وَجَدَهُ عَنْهُ يَسْعَى يَفْتَحُ لَكَ » . ٢٢٤ / ٤ .

(١٣) فَرْطَانٌ : أَجْرَانٌ بِرِوْفَةِ الْوَالِدِيْنِ ..

(١٤) الترمذى في الجبار . باب : ما جاء في ثواب من قلم ولداً . وقال : حسن غريب ٤ / ٢٨٣ ، ٢٨٤ . وأَحَدُهُ فِي الْمُسْنَدِ / ١ ، ٣٣٤ ، ٣٣٥ ، ٢٢٥ . وَانْظُرْ : ضعيف الجامع حيث ضعفه الألبان ، حديث ٥٨١٢ .

(١٥) البخارى في العلم . باب : هل يحمل للنساء يوم علٰى حلة في العلم بالنظر ؟ « مَا مَنَكِنْ امرأة تَقْلِمَ =

[١٠] وفي صحيح مسلم من حديث أئمَّةِ هريرةٍ <sup>(١٦)</sup> ، ورواه عن النبي عليهما السلام ابن مسعود وأبو بزرة الأسلمي .

[١١] وفي الصحيحين عن أئمَّةِ هريرةٍ عن النبي عليهما السلام : « ما من مسلم يموت له ثلاثة من الولد لم يبلغوا الحث ، فتمسه النار إلا تحملة القسم » <sup>(١٧)</sup> .

[١٢] وفي صحيح البخاري من حديث أنس قال : قال رسول الله عليهما السلام : « ما من الناس مسلم يموت له ثلاثة من الولد لم يبلغوا الحث إلا أدخله الله الجنة بفضل رحمة إياهم » <sup>(١٨)</sup> .

[١٣] وفي صحيح مسلم عن أئمَّةِ هريرةٍ قال : أنت امرأة بصبي لها ، فقالت : يا نبِيَ الله إدع الله له ، فلقد دفنت ثلاثة ، فقال : دفنت ثلاثة ؟ قالت : نعم . قال لها : « لقد احظرت بمحظوظ شديد من النار » <sup>(١٩)</sup> فالولد إنما إنما عاش بعد أبييه نفعهما ، وإن مات قبلهما نفعهما .

[١٤] وقد روى مسلم في صحيحه من حديث أئمَّةِ هريرةٍ أن رسول الله عليهما السلام قال : « إذا مات الإنسانقطع عنه عمله إلا من ثلاثة :

— ثلاثة من ولدعا إلا كان لها حجباً من النار . فقالت امرأة : وأنتين فقال : « وأنتين » . وفي الجنازه .  
باب : فضل من مات له ولد فاحسب بلفظ : « أئمَّةِ امرأة مات لها ثلاثة من الولد كانوا حجباً من النار ،  
قالت امرأة : وأثنان . قال : « وأثنان » . ٢١٧/١ . وفي الاعتصام بالكتاب والسنّة . باب : تعلم النبي أمه من  
الرجل والنساء مما علمه الله ليس برأي ولا تغليط ٢٦٣/٢ . ومسلم في البر والصلة والأدب . باب : فضل من  
يموت له ولد فاحسبه ، حديث (١٥٢) .

(١٦) عن أئمَّةِ هريرةٍ ، أن رسول الله عليهما السلام قال لنسوة من الأنصار : « لا يموت لإحداكم ثلاثة من الولد  
فاحسبه ، إلا دخلت الجنة » . قالت امرأة متين : لو اثنين يا رسول الله قال : « أو اثنين » . مسلم في البر  
والصلة والأدب . باب : فضل من يموت له ولد فاحسبه . حديث (١٥١) .

(١٧) البخاري في الجنازه . باب : فضل من مات له ولد فاحسب بلفظ : « لا يموت لمسلم ثلاثة من  
الولد فليبع النار إلا تحملة القسم » . ٢١٧/١ . وفي الأيمان والتنور . باب : قول الله تعالى : « وأقسموا بالله  
جهد أيامهم » . بلفظ : « لا يموت لأحد من المسلمين ثلاثة من الولد تمسه النار إلا تحملة القسم » .  
٤١٥٢/٤ . ومسلم في البر والصلة والأدب . باب : فضل من يموت له ولد فاحسبه ، حديث (١٥٠) .

(١٨) البخاري في الجنازه . باب : فضل من مات له ولد فاحسب ٢١٧/١ . وباب : ما قبل في أولاد  
المسلمين ٢٣٩/١ . والترمذى في الجنازه . باب : ما جاء في ثواب من قدم ولداً ، وقال : حسن صحيح  
٤٢٨/٤ .

(١٩) مسلم في البر والصلة والأدب . باب : فضل من يموت له ولد فاحسبه . حديث ١٥٦ ، ١٥٥ .  
واحظرت : أئمَّةِ هريرةٍ وتيق . وأحمد في المسند ٤١٩/٢ .

صدقة جارية أو علم ينفع به أو ولد صالح يدعوه له <sup>(٢٠)</sup> .

فصل - فإن قيل : ما تقولون في قوله عز وجل : « فإن حفتم ألا تعدلوا فواحدة أو ما ملكت أيمانكم ذلك أدنى ألا تعلوا » <sup>(٢١)</sup> .

قال الشافعى :

« أَنْ لَا تَكْثُرْ عِيَالَكُمْ ، فَذَلِكَ عَلَى أَنْ قَلَّ عِيَالَ أُولَى » .

قيل - قد قال الشافعى رحمه الله ذلك : وخالفه جماعة المفسرين من السلف والخلف ، وقالوا : معنى الآية ذلك أدنى أن لا تجوروا ولا تميلوا ، فإنه يقال : عال الرجل يعول إذا مال وجار ، ومنه عول الفرائض <sup>(٢٢)</sup> لأن سهامها زادت ، ويقال : عال يعيل عيلة إذا احتاج ، قال تعالى : « وَإِنْ حَفْتُمْ عِيلَةً فَسُوفَ يَعْيَلُكُمُ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ إِنْ شَاءَ » <sup>(٢٣)</sup> .

وقال الشاعر :

وَمَا يَدْرِي الْفَقِيرُ مَنِ خَسَاهُ      وَمَا يَدْرِي الْغَنِيُّ مَنِ يَعْيَلُ  
أَيُّ مَنِ يَحْتَاجُ وَيَفْتَرُ .

وأما كثرة العيال فليس من هذا ولا من هذا ، ولكنه من : أ فعل ، يقال : أعال الرجل يعيل ، إذا كثر عياله ، مثل : ألين وأتمن إذا صار ذا لين وتمر ، هذا هو قول أهل اللغة .

قال الواحدى فى بسيطه : ومعنى تعلوا : تميلوا وتجوروا ، عند جميع أهل التفسير واللغة ، وروى ذلك مرفوعا .

[ ١٥ ] روت عائشة رضى الله عنها عن النبي ﷺ : أَنْ لَا تَعْلُوا : قال :

(٢٠) مسلم في الوصية . باب : ما يلحق الإنسان من التواب بعد وفاته ، حديث (٤) . وأبي داود في الوصايا . باب : ما جاء في الصدقة عن الميت بزيادة لفظ « أشياء » حديث (٣٨٨٠) . والنسان في الوصايا . باب : فضل الصدقة عن الميت ٢٥١/٦ .

(٢١) النساء : آية (٣) .

(٢٢) عول الفرائض : زيادة الأسهم في الميراث على التركة .

(٢٣) التوبه : آية (٢٨) .

لا تجوروا ، وروى لا تغدوا ، قال : وهذا قول ابن عباس والحسن وقتادة والربيع والسدى وابن مالك وعكرمة والفراء والزجاج وابن قتيبة وابن الأنبارى <sup>(٢٤)</sup> .

قلت : ويدل على تعين هذا المعنى من الآية ، وإن كان ما ذكره الشافعى لغة حكاها الفراء عن الكسائى ، أنه قال : « ومن الصحابة من يقول عال يغول إذا كثر عياله ، قال الكسائى : وهو لغة فصيحة سمعتها من العرب » لكن يتعين الأول لوجوه :

أحدها : أنه المعروف في اللغة الذى لا يكاد يعرف سواه ، عال يغول إذا كثر عياله ، إلا في حكاية الكسائى ، وسائر أهل اللغة على خلافه .

الثانى : أن هذا مروى عن النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، ولو كان من الغرائب فإنه يصلح للترجيح .

الثالث : أنه مروى عن عائشة وابن عباس ، ولم يعلم لهما مخالف من المفسرين ، وقد قال الحاكم أبو عبد الله : تفسير الصحافى عندنا في حكم المرفوع .

الرابع : أن الأدلة التي ذكرناها على استحباب تزوج الولود ، وإخبار النبي عليه السلام أنه يكثير بأمه الأم يوم القيمة ، يرد لهذا التفسير .

الخامس : أن سياق الآية إنما هو في نقلهم مما يخالفون الظلم والجور فيه إلى غيره ، فإنه قال في أولها : « وإن خفتم إلا تقسطوا في اليتامي فانكحوا ما طاب لكم من النساء متى وللات ورباع هـ <sup>(٢٥)</sup> » ، فدلهم سبحانه على ما ينخلصون به من ظلم اليتامي وهو نكاح ما طلب لهم من النساء البالغ - وأباح لهم منه ، ثم دلهم على ما ينخلصون به من الجور والظلم في عدم التسوية بينهن ، فقال : « فإن خفتم إلا تغدوا لواحدة أو ما ملكت أهانكم هـ ثم أخير سبحانه - أن الواحدة وملك اليمين أدنى إلى عدم الميل والجور ، وهذا صريح في المقصود .

السادس : أنه لا يلائم قوله : « فإن خفتم إلا تعدلوا هـ » في الأربع ، فانكحوا واحدة أو تسرعوا ما شئتم بملك اليمين ، فإن ذلك أقرب إلى أن تكثروا عيالكم . بل هنا أجنبي من الأول فتأمله .

(٢٤) انظر : تفسير ابن كثير ٤٥١/١ .

(٢٥) النساء : آية (٢) .

السابع : أنه من الممتنع أن يقال لهم إن خفتم أن لا تعدلوا بين الأربع ، فلكلم  
أن تنسروا<sup>(٢٦)</sup> بمائة سرية وأكثر ، فإنه أدنى أن لا تكثر عيالكم .

الثامن : أن قوله : **﴿فَذَلِكَ أَدْنَى أَلَا تَعْوِلُوا﴾** تعلييل لكل واحد من  
الحكمين المتقدمين - وهو نقلهم من نكاح اليتامي إلى نكاح النساء البالغ ، ومن  
نكاح الأربع إلى نكاح الواحدة أو ملك اليدين<sup>(٢٧)</sup> ، ولا يليق تعلييل ذلك بقلة  
العيال .

النinth : أنه سبحانه قال : **﴿فَإِنْ خَفْتُمْ أَلَا تَعْدِلُوا﴾** ولم يقل وإن خفتم أن  
لا تفتقروا أو تحتاجوا ، ولو كان المراد قلة العيال لكان الأنسب أن يقول ذلك .

العاشر : أنه تعالى إذا ذكر حكماً منهياً عنه وعمل النهي بعلة أو أباح شيئاً  
وعمل عدمه بعلة ، فلابد أن تكون العلة مضادة لضد الحكم المعمل ، وقد عمل  
 سبحانه وتعالى إباحة نكاح غير اليتامي والاقتصار على الواحدة أو ملك اليدين ، بأنه  
أقرب إلى عدم الجور ، وبعلم أن كثرة العيال لا تضاد عدم الحكم المعمل ،  
فلا يحسن التعلييل به .



(٢٦) السرية : الجارية المملوكة .

(٢٧) ملك اليدين : الإماء .

## الباب الثاني في كراهة تسخط البنات

قال الله تعالى : ﴿هُوَ مَلِكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ يَهْبِطُ لِمَنْ يَشَاءُ إِنَّا وَهُبَطْ لِمَنْ يَشَاءُ الْمَذْكُورُ﴾ أو بزوجهم ذكراناً وإناثاً ، ويحمل من يشاء عقلاً ، إنه عالم قادر ﴿هُوَ عَلِيمٌ قَدِيرٌ﴾<sup>(١)</sup> . فقسم سبحانه حال الزوجين إلى أربعة أقسام اشتمل عليها الوجود ، وأخير أن ما قدره بينهما من الولد فقد وهبها إياه ، وكفى بالعبد تعرضاً لفته أن يتسلط ما وله ، وببدأ سبحانه بذكر الإناث ، فقيل جبراً لمن لأجل استقبال الوالدين لمكانهما ، وقيل هو أحسن إنما قدمهن ، لأن سياق الكلام أنه فاعل ما يشاء ، لا ما يشاء الأبوان ، فإن الأبوين لا يريدان إلا الذكور غالباً ، وهو سبحانه قد أخير أنه يخلق ما يشاء ، فبدأ بذكر الصنف الذي يشاء ولا يريده الأبوان .

وعندى وجه آخر : وهو أنه تعالى قلم ما كانت تؤخره الجاهلية من أمر البنات حتى كانوا يهدوهن ، أى هذا النوع المؤخر الخير عندكم مقدم عندى في الذكر ، وتأمل كيف نكر سبحانه الإناث وعرف الذكور فجبر نقص الأنوثة بالتقديم وجبر نقص التأخير بالتعريف ، فإن التعريف تزيره كأنه قال : وهب لمن يشاء الفرسان الأعلام المذكورين الذين لا يخفون عليكم ، ثم لما ذكر الصنفين معاً ، قلم الذكور لعطاء لكل من الجنسين حقه من التقديم والتأخير ، والله أعلم بما أراد من ذلك .

والمقصود أن التسلط بالإإناث من أخلاق الجاهلية ، الذين ذمهم الله سبحانه في قوله : ﴿وَإِذَا بَشَرَهُمْ بِالْأُنْثَى ظُلِّ وَجْهُهُمْ مُسْوَدٌ وَهُوَ كَظِيمٌ﴾ يعوارى من القوم من سوء ما يشر به ، أيمسكه على هون أم يدسه في الغراب ، ألا ساء

(١) الشورى : الآيات (٤٩،٥٠) .

ما يحكمون \* <sup>(٢)</sup> ، وقال : « وإذا بشر أحدهم بما ضرب للرحن مثلاً ظل وجهه مسوداً وهو كظيم \* <sup>(٣)</sup> ، ومن هنا عبر بعض المعتبرين لرجل قال له :رأيت كأن وجهي أسود ، فقال له : ألك امرأة حامل ؟ قال : نعم ، قال : تلد لك ائشى .

[١٦] وفي صحيح مسلم من حديث أنس بن مالك قال : قال رسول الله ﷺ : « من عال جارين حتى تبلا - جاء يوم القيمة أنا وهو هكذا ، وضم إصبعيه » <sup>(٤)</sup> .

[١٧] وروى عبد الرزاق أخبرنا معاشر عن الزهرى عن عروة بن الزبير عن عائشة قالت : جاءت امرأة ومعها ابتنان لها تسألى ، فلم تجد عندي شيئاً غير تمرة واحدة ، فأعطيتها إياها ، فأخذتها فشققتها بين ابنتها ، ولم تأكل منها شيئاً ، ثم قامت فخرجت هي وابنتها ، فدخل رسول الله ﷺ على تقىة ذلك فحدثه حديثها ، فقال رسول الله ﷺ : « من ابعل من هذه البنات بشيء فأحسن إليهن ، كمن له سريراً من النار » <sup>(٥)</sup> (رواه ابن المبارك عن معاشر عن الزهرى عن عبد الله بن أبي بكر ابن حزم عن عروة وهو الصحيح ، والحديث في مستند أحادى) .

[١٨] وفيه أيضاً من حديث أبوبن بشير الأنبارى عن أبي سعيد الخدري رضى الله عنه ، قال : قال رسول الله ﷺ : « لا يكون لأحد ثلاث بنات أو ثلاث أخوات أو ابتنان أو أختان ، فليتقوى الله فيهن وليحسن إليهن لا دخل الجنة » <sup>(٦)</sup> .

[١٩] ورواه الحميدى عن سفيان عن صالح عن أبوبن بشير عن سعيد الأعشى عن أبي سعيد عن النبي ﷺ : « من كان له ثلاث بنات أو ثلاث أخوات أو ابتنان أو أختان فأحسن صحبتهن وصبر عليهن ، والقى الله فيهن دخل الجنة » <sup>(٧)</sup> .

(٢) التحل : الآيات (٥٩،٥٨) . (٣) الزخرف : الآية (١٧) .

(٤) مسلم في البر والصلة والأدب . باب : فضل الإحسان إلى البنات ، حديث (١٤٩) . والترمذى في البر والصلة بالنظر : « من عال جارين دخلت أنا وهو الجنة كهماين وأشار بأصبعه » . وقال : حسن غريب من هذا الوجه . ١٠٥ ، ١٠٤/٨ .

(٥) الترمذى في البر والصلة . باب : ما جاء في النفقة على البنات وقال : صحيح ١٠٥/٨ . أحادى في المستند ٦/٣٢ ، ٨٨ ، ١٦٦ . (٦) أحادى في المستند ٤٢/٣ .

(٧) الترمذى في البر والصلة . باب : ما جاء في النفقة على البنات بنون : « وصبر عليهن » . وقال : -

[ ٤٠ ] وقال محمد بن عبد الله الأنصاري عن ابن جرير ، حديث أبو الزبير عن عمر بن نهيان عن أبي هريرة ، أن رسول الله ﷺ قال : « من كانت له ثلاث بنات فصیر على لأوائلهن وعلى ضرائبهن دخل الجنة » . وفي رواية ، فقال : يا رسول الله : واثنتين ؟ قال : واثنتين . قال : يا رسول الله : وواحدة ؟ قال : وواحدة <sup>(٨)</sup> .

[ ٤١ ] وقال البهقي : ثنا أحمد بن الحسين ، ثنا الأصم ، ثنا الحسن ابن مكرم ، ثنا عثمان بن عمر ، أثناً ثمانين عن شداد بن عمار عن عوف بن مالك ، أن رسول الله ﷺ قال : « من كان له ثلاث بنات ينفق عليهن حتى يبن <sup>(٩)</sup> أو يمتن ، كن له حجاجاً من النار » .

[ ٤٢ ] وقال علي بن المديني ثنا يزيد بن زريع ، ثنا النهاص بن قفهم ، ثنا شداد وأبي عمار ، عن عوف بن مالك الأشجعى قال : قال رسول الله ﷺ : « ما من عبد يكون له ثلاث بنات فينفق عليهن حتى يبن أو يمتن إلا كن له حجاجاً من النار » . فقالت امرأة : يا رسول الله وابنتان ؟ قال : وابنتان <sup>(١٠)</sup> . قال : و قال أبو عمار عن عوف بن مالك قال : قال رسول الله ﷺ : « أنا وأمرأة سفاعة الخدين كهاتين في الجنة » <sup>(١١)</sup> .

[ ٤٣ ] وروى فطر بن خليفة عن شرحبيل بن سعد عن ابن عباس قال : قال رسول الله ﷺ : « ما من مسلم يكون له ابنتان فيحسن إليهما ما صعبهما

ـ حديث غريب ١٠٥/٨ . وانظر : ضييف المجامع حيث ضعفه الألباني ، حديث ٥٨٢٠ .

(٨) عن أبي هريرة عن النبي ﷺ قال : « من كان له ثلاث بنات فصیر على لأوائلهن وعلى ضرائبهن وسرائبهن أدخله الله الجنة بفضل رحمته إياهن » . فقال رجل : أورثان يا رسول الله قال : أو ثبات ، فقال رجل : أو واحدة يا رسول الله قال : « أو واحدة » . أحمد في المسند ٣٣٥/٢ .

ومعنى لأوائلهن : شدتين في التربة ؟ وما تحتاجه .

(٩) بين : يصلب عوردهن .

(١٠) عن عوف بن مالك أن رسول الله ﷺ قال : « ما من عبد مسلم يكُون له ثلاث بنات فأنفق عليهن حتى يبن أو يمتن إلا كن له حجاجاً من النار » . فقالت امرأة : يا رسول الله أو اثنان ؟ قال : « أو اثنان » . أحمد في المسند ٢٩/٦ . والمشي في جمجمة الرواية وقال : رواه الطبراني وفي النهاص بن قفهم وهو ضييف ١٥٧/٨ .

(١١) أبو داود في الأدب . باب : في فضل من عال بهما بالنظر : « أنا وأمرأة سفاعة الخدين كهاتين يوم القيمة ... » . حديث (٥١٤٩) . وأحمد في المسند ينسق لفظ أبي داود وبالنظر : « أنا وأمرأة سفاعة في ... »

## وصحبته إلا أدخلته الجنة <sup>(١٢)</sup>

[٤٤] وقال عبد الرزاق : أباًنا معمر عن ابن المكير أن النبي عليه السلام قال : « من كانت له ثلاث بنات أو أخوات ، فكهنون وأوهن وزوجهن دخل الجنة » ، قالوا : أو ابنتان ؟ قال : أو ابنتان ، حتى ظننا أنهم لو قالوا : أو واحدة <sup>(١٣)</sup> ، قال : أو واحدة ، هنا مرسل .

[٤٥] وقال عبد الله بن المبارك عن حرمته بن عمران قال : سمعت أبا غشانة قال : سمعت عقبة بن عامر الجهنمي يقول : سمعت رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يقول : « من كانت له ثلاث بنات فصیر عليهن ، فأطعمنهن وسقاهن وكساهن من جدته ، كن له حجايا من النار » <sup>(١٤)</sup> (رواه الإمام أحمد في مسنده) .

وقد قال تعالى في حق النساء : « إِن كرهُوهُنْ فَعُسُوا أَن تكُرُهُوْنَ شَيْئاً وَيَجْعَلُ اللَّهُ فِيهِ خَيْرًا كَثِيرًا » <sup>(١٥)</sup> وهكذا البنات أيضاً قد يكون للعبد فيهن خير في الدنيا والآخرة ، ويكتفى في قبح كراحتهن أن يكره ما رضي الله وأعطاه عبده ، وقال صالح بن أحمد : كان أَحْمَد إذا ولد له ابنة يقول : الأنبياء كانوا آباء بنات ، ويقول : قد جاء في البنات ما قد علمت ، وقال يعقوب بن جحشان : ولد لي سبع بنات ، فكنت كلما ولد لي ابنة دخلت على أَحْمَد بن حنبل ، فيقول لي : يا أبا يوسف ! الأنبياء آباء بنات ، فكأن يذهب قوله هي <sup>(١٦)</sup> .

= الجنة كهائن ، ٢٩/٦ . وانظر : ضعيف الجامع حيث ضعفه الألباني ، حديث (٤١٧) .

(١٢) أَحْمَد في المسند ١/٢٢٥ ، ٢٢٦ . والحاكم في المستدرك وقال : صحيح الإسناد ولم يخرجه . ٤/١٧٨ . وابن حبان في صحيحه ، حديث ٢٩٣٤ . وانظر : ضعيف الجامع حيث ضعفه الألباني (٥٢٢٠) .

(١٣) عن محمد بن المكير عن جابر بن عبد الله قال : قال رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « من كن له ثلاث بنات هن وبرهن ويكتهن وجنت له الجنة أبنته » . قال : قيل يا رسول الله : فإن كانت اثنتين قال : « وإن كانت اثنتين » . قال : فرأى بعض القوم أن لو قالوا له واحدة لقال : واحدة . أَحْمَد في المسند ٣٦٦٩ .

(١٤) ابن ماجه في الأدب . باب : بر الوالد والإحسان إلى البنات ، حديث ٣٦٦٩ . وأَحْمَد في المسند ١٥٤/٤ .

(١٥) النساء : آية (١٩) .

(١٦) قدرة الله عوضت البنات عن عجزهن وضعنهن واحتلائهن عن البنين في الدنيا بقدرة في الآخرة وقدرة على أن يكونن لهن حجب آباءهن عن النار فسبحانُ الكبير المتعال .

## الباب الثالث

### في استحباب بشاره

### من ولد له ولد وتهشمه

قال الله تعالى في قصة إبراهيم عليه السلام : « ولقد جاءت رسالنا إبراهيم بالبشرى قالوا سلاماً ، قال سلام ، فما لبث أن جاء بعجل حميد » . فلما رأى أئدبيهم لا تصل إليه نكرهم وأوجس منهم خيفة ، قالوا لا تخاف إنما أرسلنا إلى قوم لوط » . وامرأته قائمة فضحتت فبشرناها بإسحاق ومن وراء إسحاق يعقوب » . إلى قوله - ... يجادلنا في قوم لوط » . إن إبراهيم ... » <sup>(١)</sup> .

وقال تعالى في سورة الصافات : « فبشرناه بغلام حليم » <sup>(٢)</sup> . وقال في الذاريات : « وبشروه بغلام عليم » <sup>(٣)</sup> . وقال في سورة الحجر : « ونبههم عن ضيف إبراهيم » . إذ دخلوا عليه فقالوا سلاماً قال إنما منكم وجلون » . قالوا لا توجل إنما نشرك بغلام عليم » . إلى قوله - ... فلا تكن من القانطين » . قال ومن يقتطع من رحمة ربه إلا الضالون » <sup>(٤)</sup> . وقال تعالى : « يا زكريا إنما نشرك بغلام اسمه يحيى لم نجعل له من قبل سهلاً » <sup>(٥)</sup> . وقال : « فنادته الملائكة وهو قائم يصل في المحراب أن الله يشرك يحيى » <sup>(٦)</sup> . ولما كانت البشاره تسر العبد وتفرجه ، استحب للمسلم أن يبادر إلى مسرة أخيه وإعلامه بما يفرجه .

ولما ولد النبي عليه السلام بشرت به ثوبية أبا هب وكان مولاها ، وقالت : قد ولد الليلة عبد الله ابن ، فأعفتها أبو هب سروراً به ، فلم يضيع الله ذلك له ،

(١) هود : الآيات (٦٩ - ٧٥) .

(٢) الصافات : آية (١٠١) .

(٣) الذاريات : آية (٢٨) .

(٤) الحجر : الآيات (٥١ - ٥٦) .

(٥) مريم : آية (٧) .

(٦) آل عمران : آية (٣٩) .

وسقاء بعد موته في النقرة<sup>(٧)</sup> التي في أصل إيمانه ، فإن فاتته البشرة استحب له تهنته ، والفرق بينهما أن البشرة إعلام له بما يسره ، والتهنئة دعاء له بالخير فيه بعد أن علم به .

ولهذا لما أنزل الله توبة كعب بن مالك وصاحبيه ذهب إلى البشرة ، فبشره ، فلما دخل المسجد جاء الناس فهنتوه ، وكانت الجاهلية يقولون في تهنتهم بالنكاح ، بالرفاء والبنين ، والرفاء الاتحام والإتفاق ، أى تزوجت زواجاً يحصل به الإتفاق والاتحام بينكما ، والبنون فيهنتون سلفاً وتعجلاً ، ولا ينبعى للرجل يهنىء بالابن ولا يهنىء بالبنت ، بل يهنىء بما أو يترك التهنة بما ليتخلص من سيئة الجاهلية ، فإن كثيراً منهم كانوا يهنتون بالابن وبوفاة البنت دون ولادتها . وقال أبو بكر ابن المنذر في الأوسط ، رويانا عن الحسن البصري : أن رجلاً جاء إلىه ، وعنه رجل قد ولد له غلام ، فقال له : يهشك الفارس ، فقال له الحسن : ما يدركك فارس هو أم حمار ، قال : فكيف نقول ؟ قال : قل يورك في الموهوب ، شكرت الواهب ، وبلغ أشهده ورزقت بره ، والله أعلم .

(٧) النقر ، والنقرة بضم النون ، والنقر : النكبة في الراة ، كأن ذلك الموضع نقر منها ، وفي التزيل العزيز : « فإذا لا يزورون الناس للنقرأ » ( النساء : ٥٣ ) لسان العرب . ذكر البخاري في صحبيه : أبو هب في كتاب النكاح ، باب وأمهاتكم .. إنما مات أبو هب أربه بعض أهله شرحبيل ( سوء الحال ) قال له : ماذ لقيت ؟ قال أبو هب : لم ألق بعديكم عمراً ، غير أن سقيت في هذه بعثاقن توبية ٢٤٢/٣ . وفي رواية : أشار إلى النقرة التي تحت إيمانه ، وفي أخرى : وأشار إلى النقرة التي بين الإيمان والتي تليها من الأصابع . وقال الحافظ : وفي ذلك إشارة إلى حقيقة ما سقى من الماء . وذكر السهيل : أن العباس قال لما مات أبو هب أربه في منامي بعد حول في شرحال ، قال : ما لقيت بعدكم راسة إلا أن العذاب يخف عن كل يوم اثنين ، وهو يوم ولد فيه النبي .

## الباب الرابع في استحباب التأذين في أذنه اليمنى والإقامة في أذنه اليسرى

ففي هذا الباب أحاديث :

[ ٢٦ ] أحدثها : ما رواه أبو عبد الله الحاكم ، ثنا أبو جعفر محمد بن رحيم ، ثنا أحمد بن حازم بن أبي غروة ، ثنا عبد الله بن موسى أنا سفيان بن سعيد عن عاصم ابن عبد الله أنا عبيد الله بن أبي رافع ، قال : رأيت رسول الله ﷺ أذن في أذن الحسن بن علي رفعته فاطمة <sup>(١)</sup> (رواه أبو داود والترمذى ونالا : حديث صحيح) .

[ ٢٧ ] الثاني : ما رواه البهقى في الشعب من حديث الحسن بن علي عن النبي ﷺ قال : « من ولد له مولود فاذن في أذنه اليمنى وأقام في أذنه اليسرى ، رفعت عنه أم الصبيان <sup>(٢)</sup> » .

[ ٢٨ ] الثالث : ما رواه أيضاً من حديث أبي سعيد عن ابن عباس أن النبي

(١) عن أبي رافع عن أبيه قال : « رأيت رسول الله ﷺ أذن في أذن الحسن بن علي حين ولدته فاطمة بالصلوة » . أبو داود في الأدب . باب : في الصبي يولد فيزداد في أذنه ، حديث (٥١٠٥) ، والترمذى في الأصحي . باب : الأذان في أذن المولود . وقال : حسن صحيح (٣١٤/٦ ، ٣١٥) . والحاكم في المستدرك بدون لفظ « بالصلوة » . وقال : صحيح الإسناد ولم يخرجاه (١٧٩/٢) .

(٢) جمجم الروايات للهيثمى بلفظ : « لم تضره أم الصبيان » . وقال : رواه أبو بعل ونهى مروان بن سالم التغلى وهو متوفى ٥٩/٤ . وانظر : ضعيف الجامع حيث قال : موضوع ، حديث ٥٨٩٣ . وأم الصبيان : الجين .

عَنْهُ ، أذن في أذن الحسن بن علي يوم ولد وأقام في أذنه اليسرى » قال : وفي  
إسنادها ضعف .

وسر التأذين ، والله أعلم : أن يكون أول ما يقرع سمع الإنسان كلماته  
المتضمنة لكبرياء الرب وعظمته والشهادة التي أول ما يدخل بها في الإسلام ، فكان  
ذلك كالثقبين له شعار الإسلام عند دخوله إلى الدنيا ، كما يلقن كلمة التوحيد عند  
خروجه منها ، وغير مستتر وصول أثر التأذين إلى قلبه وتأثيره به وإن لم يشعر مع  
ما في ذلك من فائدة أخرى ، وهي هروب الشيطان من كلمات الآذان ، وهو كان  
يرصده حتى يولد ، فيقارنه للمحنة التي قدرها الله وشاءها ، فيسمع شيطانه  
ما يضعفه ويحيظه أول أوقات تعلقه به .

وفيه معنى آخر وهو أن تكون دعوته إلى الله وإلى دينه الإسلام وإلى عبادته  
سابقة على دعوة الشيطان ، كما كانت فطرة الله التي فطر الناس عليها سابقة على تغيير  
الشيطان لها ، ونقله عنها ولغير ذلك من الحكم .

## الباب الخامس في استحباب تحنيكه

[ ٢٩ ] في الصحيحين من حديث أبي بردة عن أبي موسى قال : ولد لي غلام فأتيت به النبي عليه السلام ، فسماه إبراهيم ، وحنكه بصرة ، زاد البخاري : ودعاه بالبركة ودفعه إلى ، وكان أكبر ولد أبي موسى <sup>(١)</sup>

[ ٣٠ ] وفي الصحيحين من حديث أنس بن مالك قال : كان ابن لأبي طلحة يشتكي ، فخرج أبو طلحة ، فقبض الصبي فلما راجع أبو طلحة ، قال : ما فعل الصبي ؟ قالت أم سليم : هو أسكن ما كان ، فقربت إليه العشاء ، فتعشى ثم أصاب منها ، فلما فرغ ، قالت : وأزو الصبي ، فلما أصبح أبو طلحة أتى رسول الله عليه السلام فأخبره . فقال : « أعرستم الليلة ؟ » قال : نعم ، قال : اللهم بارك لهما ، فولدت غلاماً ، فقال لي أبو طلحة : احمله ، حتى تأتي به النبي وبعث به بصرات ، فأخذته النبي عليه السلام ، فقال : أمعه شيء ؟ قالوا : نعم ، ثرات ، فأخذتها النبي عليه السلام ، فمضغتها ثم أخذها من فيه ، فجعلها في فم الصبي ، ثم حنكه وسماه عبد الله <sup>(٢)</sup> .

[ ٣١ ] وروى أبوأسامة عن هشام بن عروة عن أسماء ، أنها حملت بعد الله ابن الزبير بمكة ، قال : قالت : فخرجت وأنا متى ، فأتيت المدينة ، فنزلت بقباء ، فولدته بقباء ، ثم أتيت رسول الله عليه السلام ، فوضعته في حجره ، فدعوا بصرة ،

(١) البخاري في العقيقة : باب : تسمية المولود غداة ولاده لم يتع وتحنيكه ٣٠٣/٣ . وفي الأدب : باب : من سمى بأسماء الأنبياء ... ٤/٨٠ . ومسلم في الأدب . باب : استحباب تحنيك المولود عند ولادته وحمله للصالح يحنكه . حديث (٢٤) .

(٢) البخاري في العقيقة . باب : تسمية المولود غداة ولاده ... ٣٠٤/٣ . ومسلم في الأدب . باب : استحباب تحنيك المولود عند ولادته ... حديث (٢٣) . وأعرست الليلة : كتابة عن الجماع . ومعنى قبض : مات .

فمضغها ، ثم تقل في فيه : فكان أول شيء دخل جوفه ريق رسول الله ﷺ ،  
قالت : ثم حنكة بالقرة ، ثم دعا له وبرك عليه ، وكان أول مولود ولد في الإسلام  
للمهاجرين في المدينة بالمدية ، قالت : ففرحوا به فرحاً شديداً ، وذلك أنهم قيل لهم  
إن اليهود قد سحرتكم ، فلا يولد لكم <sup>(٣)</sup> .

وقال الحال : أخرني محمد بن علي ، قال : سمعت أم ولد أحمد بن حنبل :  
تقول : لما أخذني العطاق كان مولاي نائماً ، فقلت له : يا مولاي هو ذا أموت ا  
فقال : يفرج الله ، فما هو إلا أن قال : يفرج الله ، حتى ولدت سعيداً ، فلما ولدته  
قال : هاتوا ذلك التمر ، تمر كان عندنا من نهر مكة ، فقال لأم علي : امضغى هذا التمر  
وحنكيه ، ففعلت ، والله أعلم .



(٣) البخاري في المقيدة . باب : تسمية المولود غدة يولد من لم يُعُق وتحبّكه بذون « للمهاجرين في  
المدينه بالمدية » . ٣٠٣/٣ . وفي مناقب الأنصار . باب : هجرة النبي وأصحابه إلى المدينة بذون  
« للمهاجرين في المدينة بالمدية » . قالت : ففرحوا به فرحاً شديداً وذلك أنهم قيل لهم إن اليهود قد سحرتكم ،  
فلا يولد لكم ... ٣٣٤/٢ . وفي مسلم بذون هذه الزيادة في الآداب . باب : استحباب تحبّكه المولود عند  
ولادته ... . حديث (٢٦) .

الباب السادس  
في العقيقة وأحكامها  
و فيه (٢٢) إثنان وعشرون فصلاً

- ١ - الفصل الأول : في بيان مشروعيتها .
- ٢ - الفصل الثاني : في ذكر حجة من ذكرها .
- ٣ - الفصل الثالث : في أدلة الاستحباب .
- ٤ - الفصل الرابع : في الجواب عما احتجوا به .
- ٥ - الفصل الخامس : في اشتغال اسمها ومن أى شيء أخذ .
- ٦ - الفصل السادس : هل تكره تسميتها « عقيقة » أم لا .
- ٧ - الفصل السابع : في ذكر الخلاف في وجوبها واستحبابها وحجج الفريقين .
- ٨ - الفصل الثامن : في الوقت الذي يستحب فيه العقيقة .
- ٩ - الفصل التاسع : في أنها أفضل من الصدقة .
- ١٠ - الفصل العاشر : في تفاصيل الذكر والأئمـة فيها .
- ١١ - الفصل الحادى عشر : في ذكر الغرض من العقيقة وحكمها وفواتـلـها وإحياء سنة رسول الله ﷺ .
- ١٢ - الفصل الثانى عشر : في أن طبع لحمها أفضل من التصدق به نيناً .
- ١٣ - الفصل الثالث عشر : في كراهة كسر عظامها .
- ١٤ - الفصل الرابع عشر : في السن المجزى فيها .
- ١٥ - الفصل الخامس عشر : في أنه لا يجزى عن الرأس إلا الرأس ولا يصح اشتراك السبعة فيها في البدنة والبقرة .

١٦ - الفصل السادس عشر : هل يجوز العقيقة بغير الغنم من الإبل والقر؟

١٧ - الفصل السابع عشر : في بيان مصرفها وما يتصدق به منها ويهديه واستحباب المدية منها للقابلة .

١٨ - الفصل الثامن عشر : في حكم اجتماع العقيقة والأضحية وهل يجوز أحدهما عن الآخر أم لا .

١٩ - الفصل التاسع عشر : في حكم من لم يعق عنه أبواه هل يعوق عن نفسه إذا بلغ .

٢٠ - الفصل العشرون : في حكم جلدتها وسواقطتها هل يجوز بيعه ، أم حكمه حكم الأضحية .

٢١ - الفصل الحادى والعشرون : فيما يقال عند ذبح العقيقة .

٢٢ - الفصل الثاني والعشرون : في حكمة اختصاصها باليوم السابع ، والرابع عشر ، والحادى والعشرين .



## الفصل الأول

### في بيان مشروعيتها

قال مالك : هذا الأمر الذي لا خلاف فيه عندنا ، وقال يحيى بن سعيد الأنصاري : « أدركت الناس وما يدعون العقيقة <sup>(١)</sup> عن الغلام والجارية . قال ابن المنذر : وذلك أمر معمول به بالحجارة قديماً وحديثاً تستعمله العلماء ، وذكر مالك : أنه الأمر الذي لا اختلاف فيه عندهم ، قال : ومن كان يرى العقيقة عبد الله بن مسعود وعبد الله بن عمر وعائشة أم المؤمنين ، وروينا عن فاطمة ذلك بنت رسول الله عليه السلام .

وعن بريدة الأسلمي والقاسم بن محمد وعروة بن الزبير وعطاء بن أبي رباح والزهري وأبي الرناد ، وبه قال مالك وأهل المدينة والشافعى وأصحابه وأحمد وإسحق وأبو ثور وجماعة كثير عندهم من أهل العلم ، متبين في ذلك سنة رسول الله عليه السلام لهم ، وإذا ثبتت السنة وجب القول بها ، ولم يضرها من عدل عنها ، قال : وأنكر أصحاب الرأى أن تكون العقيقة سنة ، وخالفوا في ذلك الأخبار الثابتة عن رسول الله عليه السلام وعن أصحابه وعمن روى عنه ذلك من التابعين ، انتهى .

## الفصل الثاني

### في ذكر حجج من كرهها

[ ٣٢ ] قالوا : روى عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده أن رسول الله عليه السلام سئل عن العقيقة ، فقال : لا أحب العقيقة <sup>(٢)</sup> ، قالوا : ولأنها من فعل أهل الكتاب .

[ ٣٣ ] كما قال النبي عليه السلام : « إن اليهود تعمق عن الغلام ولا تعمق عن

(١) سميت الشاة التي تذبح عقيقة من العق والقطع لأن أصل العق الشق .

(٢) أبو داود في الأضاحى . باب : في العقيقة ، حديث (٢٨٤٢) والنسان في العقيقة . باب : أخبرنا أحنون بن سليمان ١٦٢/٧ ، ١٦٣ . وما يلفظ : « لا يحب الله العقوق » . ومالك في الموطأ في العقيقة . باب : ما جاء في العقيقة ، حديث (١) . وأحمد في المسند ١٩٤/٢ ، ٣٦٩/٥ ، ٤٣٠ . وهم يلفظون : « لا أحب العقوق » ، وأحمد في المسند ١٨٢/٢ يلفظ : « إن الله لا يحب العقوق » . ورواية مالك وبعض روايات أحمد عن رجل من بني ضترة .

النجارية » ( ذكره البيهقي ) ، قالوا : وهى من الذبائح التى كانت الجاهلية تفعلها ، فأبطلها الإسلام كالعترة والفرع <sup>(٣)</sup> ..

[ ٣٤ ] قالوا : وقد روى الإمام أحمد من حديث أبى رافع رضى الله عنه ، أن الحسن بن علي ، أرادت أمه فاطمة أن تقع عنه بكشين ، فقال رسول الله ﷺ : « لا تقعى ولكن أحلقى رأسه فصدق بوزنه من الورق في سبيل الله » ثم ولد حسين بعد ذلك فصنعت مثل ذلك <sup>(٤)</sup> .

### الفصل الثالث في أدلة الاستحباب

فاما أهل الحديث قاطبة وفقها لهم وجمهور أهل السنة ، قالوا : هي من سنة رسول الله ﷺ واحتجوا على ذلك بما روى البخاري في صحيحه : عن سلمان ابن عمار الضبي ،

[ ٣٥ ] قال : قال رسول الله ﷺ : « مع الغلام عقيقة فأهربوا عنه دما وأميطوا عنه الأذى » <sup>(٥)</sup> .

[ ٣٦ ] وعن سمرة قال : قال رسول الله ﷺ : « كل غلام رهينة بعقيته تذبح عنه يوم سابعه ويسمى فيه ويخلق رأسه » <sup>(٦)</sup> ( رواه أهل السنن كلهم ، وقال الترمذى : حديث حسن صحيح ) .

(٣) العترة : ذبيحة كانوا يذبحونها لأنهم في الجاهلية والجمع عتائر . والفرع : أول ناج الإبل والعتن ، وكانت في الجاهلية يذبحونه لأنهم تقرها والجمع فرع وفراع . وقد نهى الإسلام عن ذلك ، بقوله ﷺ : « لا فرع ولا عتيرة » . آخرجه البيهقي والهيثمى في مجمع الرواى و قال : رواه البزار من رواية أنس بن حفص الشاعر عن أبيه ولم أجده من ترجمتها ( ٥٨/٤ ) .

(٤) أحادى المسند ٣٩٢/٦ . والهيثمى في مجمع الرواى ٥٧/٤ .

(٥) البخارى في المقىقة : باب إماتة الأذى عن الصبي في المقىقة ٣٠٤/٣ . وأبو داود في الأضاحى . باب : المقىقة حديث ٢٨٣٩ . والترمذى في الأضاحى . باب : الأذان في أذن المولود . وقال : حسن صحيح ٦/٣١٥ ، ٣١٦/٦ . والنسان في المقىقة . باب : المقىقة عن الغلام ١٦٤/٧ .

(٦) أبو داود في الأضاحى . باب : في المقىقة ، حديث ( ٢٨٣٨، ٢٨٣٧ ) . والترمذى في الأضاحى . باب : من المقىقة بلفظ : « الغلام مرتين بعقيته يذبح عنه يوم السابع ويسمى ويخلق رأسه » ٣١٩/٦ . والنسان في المقىقة . باب : متى يعن ١٦٦/٧ . وابن ماجه في الذبائح . باب : المقىقة ، حديث ( ٣١٩٤ ) . رواه أحمد بن حببل في مواضع متعددة .

[ ٣٧ ] وعن عائشة قالت : قال رسول الله ﷺ : « عن الغلام شاتان مكاثنان وعن الجارية شاة »<sup>(٧)</sup> ( رواه الإمام أحمد والترمذى ، وقال : حديث حسن صحيح ) . وفي لفظ :

[ ٣٨ ] « أمرنا رسول الله ﷺ أن تعق عن الجارية شاة وعن الغلام شاتين »<sup>(٨)</sup> ( رواه الإمام أحمد في مسنده ) .

[ ٣٩ ] وعن أم كرز الكعيبة أنها سالت رسول الله ﷺ عن العقيقة . فقال : « عن الغلام شاتان وعن الأنثى واحدة ولا يضركم ذكراناً كن أو إناثاً »<sup>(٩)</sup> ( رواه الإمام أحمد والترمذى وقال : هذا حديث حسن صحيح ) .

[ ٤٠ ] وقال الضحاك بن خلذ : أئبنا أبو حفص سالم بن سهم عن أبيه عن عبد الرحمن الأعرج عن أبي هريرة أن النبي ﷺ قال : « إن الريود تعق عن الغلام ولا تعق عن الجارية ، فلتفوا عن الغلام شاتين وعن الجارية شاة »<sup>(١٠)</sup> ( ذكره البيهقي ) .

[ ٤١ ] وعن ابن عباس ، أن رسول الله ﷺ عشق عن الحسن والحسين كيشاً كيشاً<sup>(١١)</sup> ( رواه أبو داود والنسائي ولفظ النسائي بكشين كيشين ) .

[ ٤٢ ] وعن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده « أن رسول الله ﷺ أمر بسمة المولود يوم سابعه ووضع الأذى عنه والعق »<sup>(١٢)</sup> . قال الترمذى : هذا حديث حسن غريب .

[ ٤٣ ] وعن بريدة الأسلمي قال : كنا في الجاهلية إذا ولد لأحدنا غلام ذبح

(٧) الترمذى في الأضاحية . باب : ما جاء في العقيقة . وقال : حسن صحيح ٦/٣١٢ ، ٣١٤ . وأحمد في المسند ٦/٣١ . وما يلفظ : « مكاثنان » .

(٨) ابن ماجه في الذبائح . باب : العقيقة ، حديث (٣١٦٣) ، وأحمد في المسند ٦/١٥٨ .

(٩) الترمذى في الأضاحية . باب : الأذان في أذن المولود . وقال : حسن صحيح ٦/٣١٦ . وأحمد في المسند ٦/٤٢٢ .

(١٠) عن أبي هريرة أن النبي ﷺ قال : « إن الريود تعق عن الغلام كيشاً ولا تعق عن الجارية – أو تذبح – فلتفوا أو اذبحوا عن الغلام كيشين وعن الجارية كيشاً » . المishi في عجم الروايات وقال : رواه البزار من رواية أبي حفص الشاعر عن أبيه ولم أجده من ترجمتها ٤/٥٨ .

(١١) أبو داود في الأضاحي . باب : في العقيقة ، حديث (٢٨٤١) . والنسائي في العقيقة . باب : كم يتعق عن الجارية بلفظ : « بكشين كيشين » .

(١٢) الترمذى في الأدب . باب : ما جاء في تعجيل اسم المولود وقال : حسن غريب ١٠/٢٧٣ .

شاة ولطخ رأسه بدمها ، فلما جاءه الله بالإسلام ، كنا نذبح شاة ونلحر رأسه وللطخه  
بزغفان<sup>(١٣)</sup> (رواه أبو داود) .

[٤٤] وروى ابن المذكور من حديث يحيى بن يحيى أن ابنًا هشيم عن عبيدة  
ابن عبد الرحمن عن أبيه ، أن أباً بكرة ولد له ابنه عبد الرحمن ، وكان أول مولود ولد  
بالبصرة ، فنحر عنه جزوراً<sup>(١٤)</sup> ، فأطعم أهل البصرة ، وأنكر بعضهم ذلك ،  
وقال : أمر رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بشاتين عن الغلام وعن الجارية بشاة .

[٤٥] وعن الحسن بن سمرة أن النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال في العقيقة : « كل غلام  
رهينة بعقيته ، تذبح عنه يوم سابعه ويخلق ويُدْمَى »<sup>(١٥)</sup> قال أبو داود : فكان  
قتادة إذا سُئل عن النم . كيف يصنع به ، قال : إذا ذبحت العقيقة ، أخذت منها  
صوفة فاستقبلت به أو داجها . ثم توضع على يافوخ الصبي حتى يسيل على رأسه مثل  
الخيط ، ثم يغسل رأسه بعد ويخلق ، قال أبو داود : وهذا وهم من همام بن يحيى ،  
يعنى ويُدْمَى .

[٤٦] ثم ساقه من طرق أخرى ، قال : كل غلام رهينة بعقيته ، تذبح  
عنه يوم سابعه ويخلق رأسه ويُسْمَى<sup>(١٦)</sup> . قال أبو داود : ويسمى أصح ، وأخرجه  
الترمذى والنسائى وأبن ماجه ، وقال الترمذى : حديث حسن صحيح ، وهذا  
الحديث قد سمعه الحسن عن سمرة ، فذكره البخارى في صحيحه عن حبيب  
ابن الشهيد ، قال : قال لى ابن سيرين : سُئل الحسن من سمع حديث العقيقة ؟  
فسألته فقال : من سمرة بن جندب .

وقد ذكر البيهقى عن سلمان بن شرحيل ، حدثنا يحيى بن حمزه ، قال : قلت  
لعطاء الخراسانى ، ما مرتهن بعقيته ؟ قال : يحرم شفاعة ولده . وقال إسحاق  
ابن هانى : سألت أبا عبد الله عن حديث النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « الغلام مرتهن بعقيته »  
ما معناه ؟ قال : نعم ، سنة النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أن يعوق عن الغلام شاتان وعن الجارية شاة ،  
فإذا لم يعوق عنه فهو محبس بعقيته ، حتى يعوق عنه ، وقال الأثرم : قال أبو عبد الله :

(١٣) أبو داود في الأضاحى . باب : في العقيقة ، حديث (٢٨٤٣) .

(١٤) أبو داود في الأضاحى . باب : في العقيقة ، حديث (٢٨٣٧) . والمتزور : الإبل .

(١٥) أخرجه أبو داود . باب : العقيقة (٢٨٣٣) وأحمد في مسنده (٥/١٧ ، ١٨ ، ٢٢) . والودجان : عرقان في العق .

(١٦) رواه أبو داود . باب : العقيقة (٢٨٣٨) والنسائى : باب متى يعوق (٧/١٦٦) . والدارمى  
. (٢/٨١) .

ما في هذه الأحاديث أو كد من هذا ، يعني في العقيقة ، كل غلام مرتئن بعقيته ،  
وقال يعقوب بن مختن : سئل أبو عبد الله عن العقيقة ، فقال : ما أعلم فيه شيئاً أشد  
من هذا الحديث : « الغلام مرتئن بعقيته » .

[ ٤٧ ] وقال أ Ahmad بن حنبل : قال أبو عبد الله : ولا أحب من أمكنه وقدر  
أن لا يقع عن ولده ولا يدعه لأن النبي ﷺ قال : « الغلام مرتئن بعقيته » ، وهو  
أشد ما روى فيه ، وإنما كره النبي ﷺ من ذلك الاسم ، وأما الذبح ، فالنبي ﷺ  
قد فعل ذلك ، وقال أ Ahmad بن القاسم : قيل لأبي عبد الله : العقيقة واجبة هي ؟  
قال : أما واجبة فلا أدرى ، لا أقول واجبة ، ثم قال : أشد شيء فيه أن الرجل  
مرتئن بعقيته ، وقد قال أ Ahmad في موضع آخر : مرتئن عن الشفاعة لوالديه .

وأما قوله : ويدمى ، فقد اختلف في هذه اللفظة ، فرواها همام عن يحيى عن  
قتادة ، فقال : ويدمى ، وفسرها قتادة بما تقدم حكاياته ، وحاله في ذلك أكثر أهل  
العلم وقالوا : هذا من فعل الجاهلية ، وكراه الزهرى ومالك والشافعى وأحمد  
وإسحاق ، وقال أ Ahmad : يكره أن يدمى رأس الصبي ، هذا من فعل الجاهلية ، وقال  
عبد الله بن أ Ahmad : سألت أبي عن العقيقة ، أيدبigh ويدمى رأس الصبي أو الجارية ؟  
قال : لا يدمى ، وقال الخلال : أخبرني العباس بن أ Ahmad ، أن أبي عبد الله سئل عن  
تلطيخ رأس الصبي بالدم ، فقال : لا أحبه إنه من فعل الجاهلية ، قيل له : فإن هاماً  
كان يقول : يدميه فذكر أبو عبد الله عن رجل قد كان يقول : يسميه ولا أحب قول  
هاماً في هذا .

وأخبرنا أ Ahmad بن هشام الأنطاكي قال : قال أ Ahmad : اختلف همام وسعيد في  
الحقيقة ، قال أ أحدهما : يدمى ، وقال الآخر : يسمى ، وعن أ Ahmad رواية أخرى أن  
التمدية سنة ، قال الخلال : أخبرني عصمة بن عصام ، قال : ثنا حنبل قال : سمعت  
أبا عبد الله في الصبي يدمى رأسه ، قال : هذه سنة ومذهبه الذي رواه عنه كافة  
أصحابه الكراهة ، قال الخلال : وأخبرني عصمة بن عصام في موضع آخر ثنا  
حنبل ، قال : سمعت أبا عبد الله يقول : يخلق رأس الصبي ، وأخبرني محمد بن علي  
ثنا صالح وأبا أ Ahmad بن محمد بن حازم ثنا إسحاق كلهم يذكرون عن أبي عبد الله ،  
قال : اللئم مكروه ، لم يرد إلا في حديث سمرة ، أخبرني محمد بن الحسين أن الفضل  
حدثهم أنه قال لأبي عبد الله : فيخلق رأسه ؟ قال : نعم أ قلت : فيدمى ، قال :  
لا ، هذا من فعل الجاهلية ، قلت : فحدثني قتادة عن الحسن ، كيف ويدمى ؟

فقال : أما همام . فيقول : ويدمى ، وأما سعيد فيقول : ويسمى ، وقال : في رواية الأثرم : قال ابن أبي عروبة يسمى ، وقال همام : ويدمى ، وما أراه إلا خطأ .

[ ٤٨ ] وقد قال أبو عبد الله بن ماجه في سنته : ثنا يعقوب بن حميد ابن كاسب ثنا عبد الله بن وهب ثنا عمرو بن المخارث عن أبوبن موسى ، أنه حدثه عن يزيد بن عبد المزني ، أن النبي ﷺ قال : « يُعَذَّبُ عَنِ الْفَلَامْ وَلَا يُمَسُّ رَأْسَهُ بَدْمٌ »<sup>(١٧)</sup> ، وقد تقدم حديث بريدة : « كُنَا فِي الْجَاهِلِيَّةِ ، إِذَا وَلَدَ لَأْهُدْنَا غَلَامٌ ، ذَبَحْ شَاهَ وَلَطَّخَ رَأْسَهُ بَدْمَهَا ، فَلَمَّا جَاءَ إِلَيْنَا إِسْلَامٌ كُنَا نَذِبُ شَاهَ وَنَحْلِقُ رَأْسَهُ وَنَلْطَخُهُ بَرْعَفَرَانَ »<sup>(١٨)</sup> .

[ ٤٩ ] وقد روى البيهقي وغيره من حديث ابن حريج عن يحيى بن سعيد عن عمرة عن عائشة قالت : كان أهل الجاهلية يجعلون قطنة في دم العقيقة ويجعلونه على رأس الصبي ، فأمر النبي ﷺ أن يجعل مكان الدم خلوقا<sup>(١٩)</sup> .

[ ٥٠ ] قال ابن المنذر : ثبت أن النبي ﷺ قال : « أهْرِيقُوا عَلَيْهِ دَمًا وَأَمْيَطُوا عَنْهُ الْأَذْيَ »<sup>(٢٠)</sup> ، والدم أذى فإذا كان النبي ﷺ قد أمرنا بإماتة الأذى عنه والدم أذى وهو من أكبر الأذى ، فغير جائز أن ينجز رأس الصبي بالدم .

## الفصل الرابع

### في الجواب عن حجج من كرهها

قال الإمام أحمد في رواية حنبل : وقد حكى عن بعض من كرهها أنها من أمر الجاهلية ، قال : هذا لقلة علمهم وعدم معرفتهم بالأخبار ،

[ ٥١ ] والنبي ﷺ قد عق عن الحسن والحسين ، وفعله أصحابه ، وجعلها هؤلاء من أمر الجاهلية ، والحقيقة سنة عن رسول الله ﷺ وقد قال : « الْفَلَامْ مُرْتَهِنٌ بِعَقِيقَتِهِ »<sup>(٢١)</sup> ، وهو إسناد جيد يرويه أبو هريرة عن النبي ﷺ وقال في

(١٧) ابن ماجه في الذبائح . باب : العقيقة ، حديث (٣٦٦) .

(١٨) سبق تخربيه .

(١٩) المishi في مجمع الروايد . وقال : رواه أبو بعل والبزار باختصار ورجاله رجال الصحيح خلا شيخ أبي بعل إسحاق فإليه لم أعرفه ، ٥٧/٤ ، ٥٨ .

(٢٠) سبق تخربيه .

رواية الأثر : في العقيقة أحاديث عن النبي ﷺ مسندة عن أصحابه وأتباعه ،  
وقال هؤلاء : هي من أعمال المخالفة ، وتبسم كالمعجب .

وقال الميموني قلت : لأن عبد الله : يثبت عن النبي ﷺ في العقيقة شيء ،  
فقال : إى والله غير حديث عن النبي ﷺ ، عن الغلام شاتين وعن الجارية  
شاة ، <sup>(٢٢)</sup> ، قلت له : فتلك الأحاديث التي ت تعرض فيها ، فقال : ليست بشيء  
لا يعبأ بها ، وأما أحاديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده ، أن رسول الله ﷺ  
قال :

[ ٥٢ ] « لا أحب العقوق » ، فسياق الحديث من أدلة الاستحساب ، فإنه  
لقطعه مكنا ، سئل رسول الله ﷺ عن العقيقة ، فقال : « لا أحب العقوق » ،  
وكانه كره الاسم فقالوا : يا رسول الله إما نسألك عن أحدنا يولد له ولد ، فقال :  
« من أحب منكم أن ينسك عن ولده ، فليفعل عن الغلام شاتان مكافستان وعن  
الجارية شاة » <sup>(٢٣)</sup> ، وأما أحاديث رافع فلا يصح ، وقد قال الإمام أحمد في هذه  
الأحاديث : في هذه الأحاديث المعارض لأحاديث العقيقة ليست بشيء لا يعبأ بها  
وقد استفاضت الأحاديث بأن النبي ﷺ عق عن الحسن والحسين ،

[ ٥٣ ] فروى أبوب عن عكرمة عن ابن عباس ، أن رسول الله ﷺ عق عن  
الحسن والحسين كبشًا كبشًا <sup>(٢٤)</sup> ( ذكره أبو داود ) .

[ ٥٤ ] وقد ذكر جرير بن حازم عن قتادة عن أنس ، أن النبي ﷺ عق عن  
الحسن والحسين كبشين <sup>(٢٥)</sup> .

[ ٥٥ ] وذكر يحيى بن سعيد عن عمرة عن عائشة قالت : « عق رسول الله  
ﷺ عن الحسن والحسين يوم السابع » <sup>(٢٦)</sup> ، ولو صح قوله لا تعمى عنه ، لم يدل  
ذلك على كراهة العقيقة ، لأنه عليه السلام أحب أن يتحمل عنها العقيقة ، فقال

(٢٢) سبق تخربيه .

(٢٣) سبق تخربيه .

(٢٤) سبق تخربيه .

(٢٥) المishi في جمجم الروايات وقال : رواه أبو بعل والزار باختصار ورجاله ثقفت ٤/٥٧ .

(٢٦) المishi في جمجم الروايات وقال : رواه أبو بعل والزار باختصار ورجاله رجال الصحيح خلا شيخ

أبي بعل فإلي لم أعرفه ٤/٥٧ ، ٥٨ .

لها : لا تعمى ، عق هو عليه الصلاة والسلام عنهم وكفافها المؤنة ، وأما قولهم : إنها من فعل أهل الكتاب ، فالذى من فعلهم تخصيص الذكر بالحقيقة دون الأخرى ، كما دل عليه لفظ الحديث ، فإنه قال : « إن اليهود عق عن الغلام ، ولا تعمى عن الجارية ، فعموا عن الغلام شاتين وعن الجارية شاة » .

### الفصل الخامس في اشتغالها ومن أي شيء أحدثت

قال أبو عمر : فاما العقيقة في اللغة ، فذكر أبو عبيد عن الأصمعي <sup>(٢٧)</sup> وغره ، أن أصلها الشعر الذي يكون على رأس الصبي حين يولد ، قال : وإنما سميت الشاة التي تذبح عنده عقيقة ، لأنها يطلق عنده ذلك الشعر عند الذبح . قال ولهذا قال : أمنطوا عنه الأذى ، يعني بذلك الشعر ، قال أبو عبيد : إذا رأيت ، كان معه : « إلى » وهذا مما قلت لك إنهم ربما سموا الشيء باسم غيره إذا كان معه أو من سبيه ، فسميت الشاة عقيقة - لحقيقة الشعر ، وكذلك كل مولود من البهائم ، فإن الشعر الذي يكون عليه حين يولد عقيقة وعقة ، قال زهير : يذكر حمار وحش : **أذلك أم أقب البطن جاب عليه من عقيته عفاء**

قال : يعني صغار الوبر ، وقال ابن الرقاع يصف حماراً :

### تسرت عقة عنده فالسلها واجتاب أخرى جديداً بعدهما ابتلا

قال : يريد أنه لما فطم من الرضاع وأكل البقل ، ألقى عقيته واجتاب أخرى ، قال أبو عبيد : العقيقة والعقة في الناس والحيوان ، ولم يسمع في غير ذلك ، اتهى كلام ألى عبيد ، وقد أنكر الإمام أحمد تفسير ألى عبيد هذا للحقيقة ، وما ذكره عن الأصمعي وغيره في ذلك وقال : إنما العقيقة الذبح نفسه ، وقال : ولا وجه لما قال أبو عبيد ، قال أبو عمرو : احتاج بعض المتأخرين لأحمد بن حنبل في قوله هذا ، بأن ما قال ألى أحمد من ذلك ، فمعروف في اللغة لأنه يقال : عق إذا قطع ، ومنه عق والديه إذا قطعهما . قال أبو عمرو : ويشهد لقول أحمد بن حنبل قول الشاعر :

(٢٧) إمام المعلم باللغة عبد الملك بن قريب بن علي بن أصمع الباهلي ولد بالبصرة ١٢٢ هـ توفى سنة

٢١٦ هـ في مدينة البصرة .

بلاد بها عق الشباب قائمى وأول أرض من جلدى ترابها

يريد أنه لما شب قطعت عنه تمامه ومثل هذا قول ابن عبادة :

بلاد بها نيطت على قائمى وقطعن عن حين أدركى عقل

قال أبو عمرو : وقول أحمد في معنى العقيقة في اللغة أولى من قول أبي عبيد وأقرب وأصوب والله أعلم ، انتهى كلام أبي عمرو . وقال الجوهرى : عق عن ولده يعنى ، إذا ذبح يوم أسبوعه ، وكذلك إذا حلق عقيقة ، فجعل العقيقة لأمررين وهذا أولى ، والله أعلم .

وأما قوله في الحديث لا أحب العقوق ، فهو تبيه على كراهة ما تنفر عنه القلوب من الأسماء ، وكان رسول الله ﷺ شديد الكراهة لذلك جداً ، حتى كان يغير الاسم القبيح بالحسن ، ويترك التزول في الأرض القبيحة الاسم ، والمرور بين الجبلين - القبيح اسمهما - وكان يحب الاسم الحسن والفال الحسن .

[٥٦] وفي الموطأ: أن رسول الله ﷺ قال لـ<sup>القمح</sup><sub>القمح</sub>: قال يحلب من يحلب هذه؟ ققام رجل ، فقال له رسول الله ﷺ: « ما اسمك؟ » فقال له الرجل : مرة ، فقال له : اجلس ، ثم قال : من يحلب هذه؟ ققام رجل آخر ، فقال له رسول الله ﷺ: ما اسمك؟ قال : حرب ، فقال له : اجلس ، ثم قال : من يحلب هذه؟ ققام رجل ، فقال له ﷺ: ما اسمك؟ فقال : يعيش ، فقال له النبي ﷺ: احلب »<sup>(٢٨)</sup> (رواه مرسلاً في موطأه وأسنده ابن وهب في جامعه) ، فقال : حديثي ابن هبعة عن الحارث بن يزيد عن عبد الرحمن بن جبير عن يعيش الغفارى ، قال : « دعى النبي ﷺ يوماً بناقة ، فقال : من يحلبها؟ ققام رجل ، فقال : ما اسمك؟ قال : مرة ، قال : اقعد . ثم قام رجل ، فقال : ما اسمك؟ قال : يعيش ، قال : احلبها » ، قال أبو عمرو : هذا من باب الفأل الحسن ، لا من باب الطمرة ، وعندى فيه وجه آخر ،

(٢٨) بكسر اللام وفتح : ناقة ذات لين .

(٢٩) مالك في الموطأ في كتاب الاستفادة . باب : ما يكره من الأسماء ، حديث (٢٤) . وهو حديث مرسلاً أو مغشلاً . وصله ابن عبد البر من طريق ابن وهب عن ابن هبعة ، عن الحارث بن يزيد عن عبد الرحمن ابن جبير عن يعيش الغفارى .

وهو أن بين الاسم والمعنى علاقة ورابطة تتناسب ، وقل ما يختلف ذلك ، فاللفاظ  
قوالب للمعاني ، والأسماء قوالب المعاني .

**وقلما أبصرت عيناك ذا لقب إلا معناه إن فكرت في لقبه**

فقبع الاسم عنوان قبح المعنى ، كما أن قبح الوجه عنوان قبح الباطن ، ومن  
ه هنا والله أعلم ، أخذ عمر بن الخطاب رضي الله عنه ما ذكره مالك ، أنه قال  
لرجل : ما اسمك ؟ فقال : جمرة ، فقال : ابن من ؟ قال : ابن شهاب ، قال :  
من ؟ قال : من المحرقة ، قال : أين مسكنك ؟ قال : بحرة النار ، قال : بائيها ؟  
قال : بذات لظى ، فقال عمر : أدرك أهلك ، فقد احترقوا ، فكان كما قال عمر  
ابن الخطاب رضي الله عنه (٣٠) .

[ ٥٧ ] وقد ذكر ابن أبي حيحة من حديث بريدة ، كان رسول الله ﷺ  
لا يتطرّف ، فركب بريدة في سبعين راكباً من أهل بيته من بنى أسلم ، فلقي النبي  
ليلًا ، فقال له ﷺ : « من أنت ؟ قال : أنا بريدة ، فالتفت إلى أبي بكر وقال :  
يا أبو بكر ! برد أمرنا وصلح ، ثم قال : من ؟ قلت : من أسلم . قال لأبي بكر :  
الآن سلمنا ، ثم قال : من ؟ قال : من سهم ، قال : خرج سهمك » . ولما رأى  
سهيل بن عمرو مقبلاً يوم صلح الحديبية قال : « سهل أمركم » وانتهى في مسيره إلى  
جبلين ، فسأل عن اسمهما ، فقال : مخز وفاضح ، فعدل عنهما ولم يسلك بينهما ؛  
وغير اسم عاصية بجميلة (٣١) ، واسم أصرم بزرعة (٣٢) ، قال أبو داود في السنن :  
وغير النبي ﷺ ، اسم العاص وعزيز وعثلة وشيطان والحكم وغراب وشهاب ،  
فسماء هشاماً وسمى خرباً سلماً وسمى المضطجع المنبعث ، وأرض عفراً حضرة ،

(٣٠) مالك في الموطأ في الاستدلال . باب : ما يكره من الأسماء ، حديث (٢٥) . وهو حديث منقطع  
وعله أبو القاسم بن بشران في فوائده من طريق موسى بن عقبة عن نافع ، عن ابن عمر :

(٣١) عن ابن عمر أن رسول الله ﷺ غير اسم عاصية وقال : « أنت جليل » . سلم في الأدب .  
باب : استجواب تغير الاسم الفيقي للحسن ... حديث (١٤، ١٥) . أبو داود في الأدب . باب : في تغير  
الاسم الفيقي ٤/٢٨٨ .

(٣٢) عن أسماء بن أبيهري أن رجلاً يقال له أصرم كان في الفردين أتوا رسول الله ، فقال رسول الله  
ﷺ : « ما اسمك ؟ » . قال : أنا أصرم ، قال : « بل أنت ززعة » . أبو داود في الأدب . باب : في تغير  
الاسم الفيقي ، حديث (٢٩٥٤) .

أخبرتها ، أن رسول الله ﷺ أمرهم عن الغلام شاتان وعن الجارية شاة »<sup>(٤٠)</sup> قال الترمذى : هذا حديث حسن صحيح .

٦٢ [ وقال أبو بكر بن أبي شيبة : ثنا عفان ثنا حماد بن سلمة ثنا عبد الله ابن عثمان بن خثيم عن يوسف بن ماهلك عن حفصة بنت عبد الرحمن عن عائشة رضى الله عنها قالت : « أمرنا رسول الله ﷺ ، أن تعق عن الغلام شاتان وعن الجارية شاة »<sup>(٤١)</sup> .

٦٣ [ قال أبو بكر : ثنا يعقوب بن حميد بن كاسب ثنا عبد الله بن وهب قال : ثنى عمرو بن المخارث عن أبيوب بن موسى أنه حدثه ، أن يزيد بن عبد المزني حدثه ، أن النبي عليه الصلاة والسلام قال : « يعق عن الغلام ولا يمس رأسه بدم »<sup>(٤٢)</sup> قالوا : وهذا خير بمعنى الأمر . قال أبو بكر : وثنا ابن فضيل عن يحيى بن سعيد عن محمد بن إبراهيم قال : كان يؤمر بالحقيقة ولو بعصفور<sup>(٤٣)</sup> .

فصل : قال القائلون بالاستحباب لو كانت واجبة لكان وجوبها معلوماً من الدين . لأن ذلك مما تدعو الحاجة إليه وتعتم به البلوى ، فكان رسول الله ﷺ بين وجوهها للأمة بياناً عاماً كافياً تقوم به الحاجة وينقطع عنه العذر ، قالوا : وقد علقها بمحنة فاعلها ، فقال : من ولد له ولد فأحب أن ينسك عنه فليفعل ، قالوا : وفعله ﷺ لها لا يدل على الوجوب ، وإنما يدل على الاستحباب .

٦٤ [ قالوا : وقد روى أبو داود من حديث عمرو بن شعيب ، أن النبي ﷺ سُئل عن العقيقة ، فقال : « لا يحب الله العقوق » كأنه كره الاسم ، وقال : « من ولد له ولد فأحب أن ينسك عنه ، فليفعل عن الغلام شاتان وعن الجارية شاة »<sup>(٤٤)</sup> ، وهذا مرسل ، وقد رواه مرة عن عمرو عن أبيه ، قال : أرأه عن جده .

(٤٠) سبق ترجمته .

(٤١) سبق ترجمته .

(٤٢) سبق ترجمته .

(٤٣) روى مالك في الموطأ عن محمد بن إبراهيم بن المخارث التميمي ، أنه قال : سمعت أبا سهيل العقيقه ، ولو بعصفور . كتاب العقيقة . باب : العمل في العقيقة (٥) .

(٤٤) سبق ترجمته .

[ ٦٥ ] وروى مالك عن زيد بن أسلم عن رجل من بني ضمرة ، أن رسول الله ﷺ سئل عن العقيقة ؟ فقال : « لا أحب العقوق » وكأنه إنما كره الاسم ، وقال : « من أحب أن يسلك عن ولده فليفعل »<sup>(٤٥)</sup> ، قال البيهقي : وإذا انضم إلى الأول قويا ، قلت : عمرو بن شعيب قد جوده عبد الرزاق . فقال : أخبرنا داود ابن قيس قال : سمعت عمرو بن شعيب ، يحدث عن أبيه عن جده قال : سئل النبي ﷺ عن العقيقة ، فذكر الحديث .

## الفصل الثامن

### في الوقت الذي يستحب فيه العقيقة

قال أبو داود في « كتاب المسائل » سمعت أبي عبد الله يقول : العقيقة تذبح يوم السابع ، وقال صالح بن أحمد : قال أبا في العقيقة : تذبح يوم السابع ، فإن لم يفعل ففي أربعة عشر ، فإن لم يفعل ففي أحد وعشرين ، وقال الميموني : قلت لأبي عبد الله : متى يقع عنه ؟ قال : أما عائشة فتقول : سبعة أيام ، وأربعة عشر ، وأحد وعشرين ، وقال أبو طالب : قال أبو أحمد : تذبح العقيقة لأحد وعشرين يوماً . انتهى .

[ ٦٦ ] والمحجة على ذلك حديث سمرة المتقدم ، « الغلام مرتين بعقيقته ، تذبح عنه يوم السابع ويسمى » قال الترمذى : حديث صحيح ، وقال عبد الله ابن وهب : أخبرني محمد بن عمرو عن ابن جرير عن يحيى بن سعيد عن عمرة بنت عبد الرحمن عن عائشة قالت : « عق رسول الله ﷺ عن حسن وحسين يوم السابع وسماهما ، وأمر أن يماط عن رؤوسهما الأذى » .

[ ٦٧ ] وقال أبو بكر بن المنذر : ثنا محمد بن إسماعيل الصائغ ، قال : ثنا أبو جعفر الرازى ثنا أبو زهير عبد الرحمن بن مغراة ، ثنا محمد بن إسحاق عن عمرو ابن شعيب عن أبيه عن جده ، قال : أمرنا رسول الله ﷺ حين سبع المولود ، بتنسمته وعقيقته ووضع الأذى عنه ، وهذا قول عامة أهل العلم ، ونحن نحكي ما بلغنا من أقوالهم ، وأرفع من روى عنه ذلك عائشة أم المؤمنين ، كما حكاه أحمد

(٤٥) سبق تخرجه . وما بعده أيضا سبق برقم (٤١) وكذلك رقم (٦٧) سبق برقم (٤٢٣٨) .

عنها في رواية الميمون ، وكذلك قال الحسن البصري . وفتادة : يعُق عنده يوم سابعه .

وقال أبو عمر : وكان الحسن البصري يذهب إلى أنها واجبة عن الغلام يوم سابعه ، فإن لم يعُق عنده عق عن نفسه ، وقال الليث بن سعد : يعُق عن المولود في أيام سابعه ، فإن لم يتهيأ لهم العقيقة في سابعه ، فلا بأس أن يعُق عنده بعد ذلك ، وليس بواجب أن يعُق عنده بعد سبعة أيام ، قال أبو عمر : وكان الليث يذهب إلى أنها واجبة في السبعة الأيام ، وقال عطاء : إن أحاطاهم أمر العقيقة يوم السابع ، أحبت أن يؤخره إلى اليوم السابع الآخر ، وكذلك قال أحمد وإسحاق والشافعى ولم يزد مالك على السابع الثانى ، وقال ابن وهب : لا بأس أن يعُق عنده في السابع الثالث ، وهو قول عائشة وعطاء وأحمد وإسحاق .

قال مالك : ولا يعد اليوم الذى ولد فيه إلا أن يوجد قبل الفجر من ليلة ذلك اليوم ، والظاهر أن التقى بذلك استحباب . وإلا فلو ذبح عنده في الرابع أو الثامن أو العاشر أو ما بعده أجزأت ، والاعتبار بالذبح ، لا ب يوم الطبيع والأكل .

### الفصل التاسع

#### في أن العقيقة أفضل من التصدق بثمنها ولو زاد

قال الخلال<sup>(٤٦)</sup> : باب ما يستحب من العقيقة وفضلها على الصدقة : أخبرنا سليمان بن الأشعث قال : سئل أبو عبد الله - وأنا أسمع - عن العقيقة ، أحب إليك أو يدفع ثمنها للمساكين ؟ قال : العقيقة ، وقال : في رواية أبي الحارث ، وقد سئل عن العقيقة إن استقرض ؟ رجوت أن يخلف الله عليه - إحياء سنة ، وقال له صالح ابنه : الرجل يولد له وليس عنده ما يعُق ، أحب إليك أن يستقرض ويعُق عنده أم يؤخر ذلك حتى يوسر ؟ قال : أشد ما سمعنا في العقيقة حديث الحسن عن سمرة عن النبي ﷺ : « كل غلام رهينة بعقيقته » ، وإن لأرجو إن استقرض أن يعجل الله الخلف ، لأنه أحيا سنة من سنن رسول الله ﷺ واتبع ما جاء عنده . انتهى . وهذا لأنه سنة ونسبة مشروعة بسبب تجد نعمة الله على الوالدين ، وفيها

(٤٦) عبد الله بن نعيم بن شاس بن نوار الجلامي توفي سنة ٦١٦ هـ .

سر بدیع موروث عن فداء إسماعیل بالکبیش الذي ذبیح عنه وفداء الله به . فصار سنة في أولاده بعده أن يفدى أحدهم عند ولادته بدیع بدیع عنه ، ولا يستكّر أن يكون هذا حرزًا له من الشیطان بعد ولادته ، كما كان ذکر اسم الله عند وضعه في الرحم حرزًا له من ضرر الشیطان ، ولهذا قال : من يترك أبواه العقيقة عنه إلا وهو في تحبیط من الشیطان ، وأسرار الشرع أعظم من هذا ، ولهذا كان الصواب أن الذکر والأثنی يشترکان في مشروعیة العقيقة وإن تفاضلا في قدرها .

واما أهل الكتاب ، فليس العقيقة عندهم للأثنی ، وإنما هي للذکر خاصة ، وقد ذهب إلى ذلك بعض السلف ، قال أبو بکر بن المنذر : وفي هذا الباب قول ثالث : قاله الحسن وقتادة - كانوا لا يربان عن الجاریة عقيقة ، وهذا قول ضعیف لا يلتفت إليه ، والسنة تختلفه من وجوه كما سیأق في الفصل الذي بعد هذا .

فكان الذبیح في موضعه أفضلي من الصدقة بشمته ، ولو زاد من المدایا والأضاحی ، فإن نفس الذبیح ولراقة الدم مقصود ، فإنه عبادة مقرونة بالصلة كما قال تعالى : ﴿فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَالْخَرْ﴾<sup>(٤٧)</sup> وقال : ﴿قُلْ إِنْ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَهَبَائِي وَمَاقِي لِّلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾<sup>(٤٨)</sup> ففي كل ملة صلاة ونسیكة لا يقوم غيرها مقامهما ، وهذا لو تصدق عن دم المتعة<sup>(٤٩)</sup> والقرآن بأضعاف أضعاف القيمة لم يقم مقامه - وكذلك الأضحیة ، والله أعلم .

### الفصل العاشر

## في تفاضل الذکر والأثنی فيها ، واختلاف الناس في ذلك

وفي مسائلان : المسألة الأولى : المقيقة سنة عن الجاریة ، كما هي سنة عن الغلام ، هذا قول جمهور أهل العلم من الصحابة والتابعین ومن بعدهم ، وقد تقدم ما حکاه ابن المنذر عن الحسن وقتادة ، أنهما كانوا لا يربان عن الجاریة عقيقة ، ولعلهما تمسکا بقوله ، مع الغلام عقيقة ، وهذا الحديث رواه الحسن وقتادة من حديث سمرة ، والغلام اسم الذکر دون الأثنی ، ويرد هذا القول حديث أم کرز ، أنها سالت رسول الله ﷺ عن العقيقة ؟ فقال : « عن الغلام شاتان وعن الجاریة

(٤٧) الكوثر : آية (٢) .

(٤٨) الأنعام : آية (١٦٦) .

(٤٩) التبیع : الإحرام بالعمره ثم الحج ، والقرآن : الإحرام بهما معا .

شاة ، لا يضركم أذكرونا كن أم إناثاً »<sup>(٥٠)</sup> ، وهو حديث صحيح صححه الترمذى وغيره ، وحديث عائشة : « أمرنا عليه الصلاة والسلام ، أن نعم عن الغلام بشاتين وعن الجارية شاة »<sup>(٥١)</sup> (رواه ابن أبي شيبة) ، وقد تقدم إسناده .

[ ٦٨ ] وقال أبو عاصم : ثنا سالم بن نعيم عن الأعرج عن أبي هريرة أن النبي ﷺ قال : « إن اليهود تعمق عن الغلام ولا تعمق عن الجارية ، فعمقوا عن الغلام شاتان وعن الجارية شاة »<sup>(٥٢)</sup> (رواه البهقى من هذ الطريق) ، وقال مالك : يذبح عن الغلام شاة واحدة وعن الجارية شاة ، والذكر والأئم فى ذلك سواء ، واحتاج لهذا القول بما رواه أبو داود فى سنته ، ثنا أبو عمر ، ثنا عبد الوارث ، ثنا أيوب عن عكرمة عن ابن عباس ، أن رسول الله ﷺ عق عن الحسن والحسين كبشاً<sup>(٥٣)</sup> ، قال : وروى ابن عمر وروى جعفر بن محمد عن أبيه ، أن فاطمة ذبحت عن حسن وحسين كبشاً كبشاً .

قال : وكان عبد الله بن عمر يعمق عن الغلامان والجوارى من ولده شاة شاة ، وبه قال أبو جعفر محمد بن علي بن حسين رضى الله عنهم كقول مالك سواء ، قال أبو عمر : وقال ابن عباس وعائشة وجهاة من أهل الحديث : « عن الغلام شاتان وعن الجارية شاة » ثم ذكر طرف حديث أم كلثوم وحديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده - يرفعه : من أحب أن ينسك عن ولده فليفعل عن الغلام شاتان وعن الجارية شاة<sup>(٥٤)</sup> ، ولا تعارض بين أحاديث التفضيل ، بين الذكر والأئم وبين حديث ابن عباس في عقيقة الحسن والحسين ، فإن حديثه قد روى بالفطين ، أحدهما : أنه عق عنهما كبشاً كبشاً ، والثانى : أنه عق عنهما كبشين<sup>(٥٥)</sup> ، ولم يعلم الروى أراد كبشين عن كل واحد منها ، فاقتصر على قوله كبشين ، ثم روى بالمعنى كبشاً كبشاً ، وذبحت أحدهما عنهما كبشين ، والحديثان كذلك رويا ، فكان أحد الكبشين من النبي ﷺ ، والثانى من فاطمة ، وانتفقت جميع الأحاديث .

(٥٠) سبق تخرجه .

(٥١) سبق تخرجه .

(٥٢) سبق تخرجه .

(٥٣) سبق تخرجه .

(٥٤) سبق تخرجه .

(٥٥) سبق تخرجه .

وهذه قاعدة الشريعة ، فإن الله سبحانه فاضل بين الذكر والأنثى ، وجعل الأنثى على التنصيف من الذكر في المواريث والديات والشهادات والعتق والحقيقة ،

[ ٦٩ ] كما رواه الترمذى ، وصححه من حديث أمامة عن النبي ﷺ قال : « أىما أمرىء مسلم أعنق مسلما ، كان فكاكه من النار يجزى بكل عضو منه عضواً منه ، وأىما أمرىء مسلم أعنق امرأتين مسلمتين كانتا فكاكاه من النار يجزى بكل عضو منها عضواً منه » (٥٦) .

[ ٧٠ ] وفي مسند الإمام أحمد من حديث مرة بن كعب السلسى عن النبي ﷺ : « أىما رجل أعنق رجلاً مسلماً كان فكاكه من النار ، يجزى بكل عضو من أعضائه عضواً من أعضائه ، وأىما امرأة مسلمة أعنقت امرأة مسلمة كانت فكاكها من النار يجزى بكل عضو من أعضائهما عضواً من أعضائهما (٥٧) ( رواه أبو داود في السنن ) . فجرت المفاضلة في العقيقة هذا المجرى لو لم يكن فيها سنة . كيف ! والسنن الثابتة صريحة بالتفصيل .

## الفصل الحادى عشر

### في ذكر القرض من العقيقة وحكمها وفوائدها

قال الحلال في جامعه : باب ذكر القرض في العقيقة ، وما يرُمل لإحياء السنة من الخلل ، ثم ذكر رواية أبى الحارث أنه قال لأبى عبد الله في العقيقة : فإن لم يكن عنده ما يعُق ، قال : إن استقرض - رجوت أن يختلف الله عليه ، أحيا سنة ، ومن رواية صالح عن أبىه : إنى لأرجو إن استقرض أن يجعل الله له الخلل ، أحيا سنة من سنن رسول الله ﷺ واتبع ما جاء عنه .

---

(٥٦) ثانية : وأىما امرأة مسلمة أعنقت امرأة مسلمة كانت فكاكها من النار يجزى بكل عضو منها ، الترمذى في التدور . باب : ما جاء في فضل من أعنق . وقال : حسن صحيح غريب من هذا الوجه ٣١/٧ . والنظر : صحيح الجامع حيث صححه الألبان (٢٦٩٧) .

(٥٧) أحادى في المسند يلقط : « أىما رجل أعنق رجلاً مسلماً كان فكاكه من النار يجزى بكل عضو من أعضائه عضواً من أعضائه ، وأىما رجل مسلم أعنق امرأتين مسلمتين كانتا فكاكاه من النار يجزى بكل عضو من أعضائهما عضواً من أعضائهما ، وأىما امرأة مسلمة أعنقت امرأة مسلمة كانت فكاكها من النار يجزى بكل عضو من أعضائهما عضواً من أعضائهما » . ٤٢٥/٤ .

قلت : والسنة الواجبة عند أصحاب مالك ما تأكّد استحسابه وكره تركه ، فيسمونه واجباً وجوب السنن ، وهذا قالوا : غسل الجمعة سنة واجبة ، والأضحية سنة واجبة ، والعقيقة سنة واجبة ، وقد حكى أصحاب مالك عنه في وجوبها روایتين ، وليس عنه نص صريح في الوجوب ، ونحن نذكر نصوصه : قال الحلال في الجامع : « ذكر استحساب العقيقة وإنها غير واجبة » أخبرنا سليمان بن الأشعث قال : سمعت أبي عبد الله ، سئل عن العقيقة ، ما هي ؟ قال : الذبيحة ، وأنكر قول الذي يقول : هي حلق الرأس ، أخبرني محمد بن الحسين أن الفضل حدثهم ، قال : سأّلت أبي عبد الله عن العقيقة واجبة هي ؟ قال : لا . ولكن من أحب أن ينسك فلينسك ، قال : وسأّلت أبي عبد الله عن العقيقة ، أتومجها ؟ قال : لا ، ثم ذكر عن أحمد بن القاسم أن أبي عبد الله قيل له في العقيقة واجبة هي ؟ قال : أما واجبة فلا أدرى ، لا أقول واجبة ، ثم قال : أشد شيء فيه إن الرجل مرتهن بعقيقته ، وقال الأثر : قلت لأبي عبد الله : العقيقة واجبة ؟ قال : لا ، وأشد شيء روى فيها حديث : « الغلام مرتهن بعقيقته » هو أشدها .

وقال أحمد بن حنبل : قال أبو عبد الله : لا أحب من أمكنته ، وقدر أن لا يعوق عن ولده ولا يدعه ، لأن النبي ﷺ قال : « الغلام مرتهن بعقيقته » فهو أشد ما روى في العقيقة ، وقال أبو الحارث : سأّلت أبي عبد الله عن العقيقة ، واجبة هي على الغنى والفقير ، إذا ولد له أن يعوق عنه ؟ قال أبو عبد الله : قال الحسن عن سمرة عن النبي ﷺ : « كل غلام رهينة بعقيقته حتى يذبح عنه يوم سابعه ويحلق » ، هذه سنة رسول الله ﷺ وإن لأحب أن تخفي هذه السنة ، أرجو أن يختلف الله عليه ، وقال إسحاق بن إبراهيم : سأّلت أبي عبد الله عن حديث النبي ﷺ ما معناه : « الغلام مرتهن بعقيقته ؟ » قال : نعم ، سنة النبي عليه الصلاة والسلام ، أن يعوق عن الغلام شاتين وعن الجارية شاة ، فإذا لم يعوق عنه فهو محتبس بعقيقته حتى يعوق عنه ، وقال جعفر بن محمد : قيل لأبي عبد الله في العقيقة : فإن لم تكن عنده ؟ قال : ليس عليه شيء ، وقال أبو الحارث : قيل لأبي عبد الله في العقيقة ، فإن لم يكن عنده ، يعني ما يعوق ؟ قال : إن استقرض رجوت أن يختلف الله عليه . أحيا سنة .

وقال صالح : لأن يولد للرجل وليس عنده ما يعوق ، أحب إليك أن يستقرض ويعوق عنه ، أم يؤخر ذلك حتى يوسر له ؟ فقال : أشد ما سمعنا في العقيقة ، حديث الحسن عن سمرة عن النبي ﷺ : « كل غلام رهينة بعقيقته » وإن أرجو بأن أستقرض أن يجعل الله له المخالف ، لأنه أحيا سنة من سنن رسول الله

عليه واتبع ما جاء به ، فهنه نصوصه كما ترى ، لكن أصحابه فرعوا على القول بالوجوب ثلاثة فروع ، أحدها : هل هي واجبة على الصبي من ماله أو على أبيه ؟ الثاني : هل تجب الشاة على الذكر أو الشاتان ؟ الثالث : إذا لم يتع عن أبوه هل تسقط أو يجب عليه أن يتع عن نفسه إذا بلغ ؟ فاما الفرع الأول ، فحكموا فيه وجهين :

أحدهما : يجب على الأب ، وهو المخصوص عن أحمد ، قال إسماعيل بن سعيد الشالبي : سألت عن أحمد عن الرجل ينجزه والده أنه لم يتع عنده ، هل يتع عن نفسه ؟ قال : ذلك على الأب .

والثاني : من مال الصبي ، وحججة من أوجبها على الأب ، أنه هو المأمور بها كما تقدم ، واحتج من أوجبها على الصبي « الغلام مرتين بعقيقته » وهذا الحديث قال به الطائفتان ، فإن أوله ، الإخبار عن ارتهان الغلام بالحقيقة ، وآخره : الأمر بأن يرافق عنه ، قال الموجبون : ويدل على الوجوب قوله : عن الغلام شاتان وعن الجارية شاة ، وهذا يدل على الوجوب لأن المعنى يجزى عن الجارية شاة وعن الغلام شاتان .

واحتجوا بحديث البخاري عن سلمان بن عمار عن النبي عليه الصلاة والسلام قال : « مع الغلام عقيقة فأهريقوا عنه دماً وأميطوا عنه الأذى » ، قالوا : وهذا يدل على الوجوب من وجهين : أحدهما : قوله : مع الغلام عقيقة ، وهذا ليس إخبار عن الواقع بل عن الواجب ، ثم أمرهم بأن ينحرجوه عنه ، هنا الذي معه ، فقال : أهريقوا عنه دماً .

[ ٦٠ ] قالوا : ويدل عليه أيضاً حديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده ، أن رسول الله عليه وآله وسنه أمر بتسمية المولود يوم سابعه ووضع الأذى عنه والغص (١) قالوا :

[ ٦١ ] وروى عن الترمذى : ثنا يحيى بن خلف ثنا بشر بن المفضل ثنا عبد الله ابن عثمان بن حسن عن يوسف بن ماهك ؛ أنهم دخلوا على حفصة بنت عبد الرحمن ، فسألوها عن العقيقة ، فأخبرتنيم ؛ « أن عائشة رضى الله عنها

(١) تفرد بالرواية ابن إسحاق عن عمرو وابن إسحاق مدلس وعمرو له مناكم وهذا منها وفي الرواية زيادة التسمية يوم سابعه والتفات لم يذكروا في الأمر بالغص التسمية .

وشعب الضلالة سماه شعب الهدى ، وبنو الزينة سماهم بنو الرشدة<sup>(٣٣)</sup> ، وهذا باب عجيب من أبواب الدين ، وهو العدول عن الاسم الذى تستقبله العقول وتنفر منه الفوس إلى الاسم الذى هو أحسن منه والنفوس إليه أميل ،

[ ٥٨ ] وكان النبي ﷺ شديد الاعتناء بذلك حتى قال : « لا يقل أحدكم خبشت نفسى ، ولكن ليقل : لقست نفسى »<sup>(٣٤)</sup> . فلما كان اسم العقيقة بينه وبين العقوق تناس وتشابه ، كرهه عليه الصلاة والسلام ، وقال : « إن الله لا يحب العقوق » ثم قال : « من ولد له مولود فأحب أن ينسك عنه فليفعل »<sup>(٣٥)</sup> .

## الفصل السادس

### هل تكره تسميتها عقيقة ؟

اختلف فيه - نكرهت ذلك طائفة ، واحتجوا بأن رسول الله ﷺ كره الاسم ، فلا ينبغي أن يطلق عليه هذه الذبيحة الاسم الذى كرهه ، قالوا : فالواجب بظاهر هذا الحديث أن يقال لها نسكة ولا يقال لها عقيقة ، وقالت طائفة أخرى : لا يكره ذلك ، ورأوا إياه واحتجوا بحديث سمرة : « الغلام مرعن بعقيقته » ، وب الحديث سلمان بن عمار : « مع الغلام عقيقته » ، ففي هذين الحديثين لفظ العقيقة ، فدل على الإباحة لا على الكراهة ، قال أبو عمرو : فدل ذلك على الكراهة في الاسم . وعلى هذا كتب الفقهاء في كل الأمصار<sup>(٣٦)</sup> ليس فيها إلا العقيقة لا النسكة ، قال على : إن حديث مالك ، هذا ليس فيه التصرع بالكراءة ، وكذلك حديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده إنما فيما كره الاسم . وقال : من أحب أن ينسك عن ولده فليفعل ، قلت : ونظير هذا اختلافهم في تسمية العشاء بالعتمة ، وفيها روايتان عن الإمام أحمد ، والتحقيق في الموضعين ، كراهة هجر الاسم المشروع من العشاء والنسمكة ، والاستبدال به اسم العقيقة والعتمة ، فاما إذا كان المستعمل هو الاسم الشرعى ولم يهجر وأطلق الاسم الآخر أحيانا فلا بأس بذلك ، وعلى هذا تتفق الأحاديث ، وبالله التوفيق .

(٣٣) أبو داود في الأدب . باب : في تغيير الاسم القبيح ، حديث (٤٩٥٦) وقال : تركت أسمائدها للاختصار .

(٣٤) البخاري في الأدب . باب : لا يقل خبشت نفس ٤/٧٨ . وسلم في الألفاظ من الأدب وغيرها . باب : كراهة قول الإنسان : خبشت نفسى ، حديث (١٧١٦) . واقتت وتحبب بمعنى واحد وإنما كره معنى الحديث ل بشاعة الاسم .

(٣٥) سبق تغريبي . (٣٦) جمع : المصر . وهي المدينة الواسعة ومصر هي المدينة المعرفة .

## الفصل السابع

### في ذكر الخلاف في وجوبها واستحبابها وحجج الطائفتين

قال ابن المنذر<sup>(٣٧)</sup> : اختلفوا في وجوب العقيقة ، فقال طائفة : واجبة ، لأن النبي ﷺ أمر بذلك وأمره على الفرض ، روينا عن الحسن البصري أنه قال في رجل لم يعُق عنه ، قال : يعُق عن نفسه ، وكان لا يرى على الجارية عقيقة ، قال وروى عن بريدة : أن الناس يعرضون يوم القيمة على العقيقة كما يعرضون على الصلوات الخمس .

[ ٥٩ ] قال إسحاق بن راهويه ثنا يعلى بن عبيد قال : ثنا صالح بن حبان عن ابن بريدة عن أبيه ، أن الناس يعرضون يوم القيمة على العقيقة كما يعرضون على الصلوات الخمس ، فقلت لابن بريدة : وما العقيقة ؟ قال : المولود يولد في الإسلام ينبعى أن يعُق عنه .

وقال أبو الرناد<sup>(٣٨)</sup> : العقيقة من أمر المسلمين الذين كانوا يكرهون تركه ، قال : وروينا عن الحسن البصري أنه قال : العقيقة عن الغلام واجب يوم سابعه . وقال أبو عمر : وأما اختلاف العلماء في وجوبها ، فذهب أهل الظاهر إلى أن العقيقة واجبة فرضاً ، منهم داود وغيره قالوا : لأن رسول الله ﷺ أمر بها وعمل بها ، وقال : « الغلام مرتهن بعقيقته ، ومع الغلام عقيقة » ، وقال : « عن الجارية شاة وعن الغلام شاتان » ، ونحو هذا من الأحاديث ، وكان بريدة الأسلمي يوجبها ويشبهها بالصلة ، وكان الحسن البصري<sup>(٣٩)</sup> يذهب إلى أنها واجبة عن الغلام يوم سابعه ، فإن لم يعُق عنه ، عُق عن نفسه .

وقال الليث بن سعد : يعُق عن المولود أيام سابعه في أيها شاتاً ، فإن لم يتهيأ لهم العقيقة في سابعه ، لا يأس أن يعُق عنه بعد ذلك ، وليس بواجب أن يعُق عنه بعد سبعة أيام ، فكان الليث بن سعد يذهب إلى أنها واجبة في السبعة الأيام ، وكان مالك يقول : هي سنة واجبة يجب العمل بها ، وهو قول الشافعى وأحمد بن حنبل وإسحاق وأبو ثور والطبرى ، هذا كلام أى عمر .

(٣٦) محمد بن إبراهيم بن المنذر البسavori توفي سنة ٣١٩هـ .

(٣٧) عبد الله بن ذكروان القرشى من كبار المحدثين توفي سنة ١٣١هـ .

(٣٨) هو الحسن بن يسار البصري العالم النعىه العابد ولد سنة ٢١هـ وتوفي سنة ١١٠هـ بالبصرة .

ومن فوائدها : أنه قربان يقرب به عن المولود في أول أوقات خروجه إلى الدنيا ، والمولود يتتفع بذلك غاية الانتفاع ، كما يتتفع بالدعاء له وإحضاره مواضع المناسب والإحرام عنه وغير ذلك ، ومن فوائدها أنها تفك رهان المولود ، فإنه مرتمن بعقيته ، قال الإمام أحمد : مرتمن عن الشفاعة لوالديه ، وقال عطاء بن أبي رباح : مرتمن بعقيته ، قال : يحرم شفاعة ولده .

ومن فوائدها أنها فدية يفدي بها المولود ، كما فدى الله سبحانه إسماعيل الذبيح بالكبش ، وقد كان أهل الجاهلية يفعلونها ويسمونها عقيقة ، ويلطخون رأس الصبي بدمها ، فأقر رسول الله ﷺ الذبيح ، وأبطل اسم العقوق ، ولطخ رأس الصبي بدمها ، فقال : « لا أحب العقوق » ، وقال : « لا يمس رأسه بدم » ، وأخبر ﷺ أن ما يذبح عن المولود ، إنما ينبغي أن يكون على سبيل التسلك كالاضحية والمهدى ، فقال : « من أحب أن ينسك عن ولده فليفعل » ، فجعلها على سبيل الأضحية التي جعلها الله نسكا وفداء لإسماعيل عليه السلام وقربة إلى الله عز وجل ، وغير مستبعد في حكمة الله في شرعيه وقدره ، أن يكون سبباً لحسن إنبات الولد ودوارم سلامته وطول حياته في حفظه من ضرر الشيطان حتى يكون كل عضو منها فداء كل عضو منه ، وظلاً يستحب أن يقال عليها ما يقال على الأضحية .

قال أبو طالب : سألت أبا عبد الله ، إذا أراد الرجل أن يعف كيف يقول ؟  
قال : يقول : باسم الله ، ويدبح على النية ، كما يضحي بيته ، يقول : هذه عقيقة فلان بن فلان ، وهذا يقول فيها : اللهم منك ولك ، ويستحب فيها ما يستحب في الأضحية من الصدقة وتقرير اللحم ، فالذبيحة عن الولد . فيها معنى القربان والشكران والقداء والصدقة وإطعام الطعام عند حوادث السرور العظام . شكرأ الله وإظهاراً لنعمته التي هي غاية المقصود من النكاح فإذا شرع الإطعام للنكاح الذي هو وسيلة إلى حصول هذه النعمة . فلأن تشرع عند الغاية المطلوبة أولى وأحرى .

وشرع بوصف الذبيح المتصرين لما ذكرناه من الحكم . فلا أحسن ولا أحل في القلوب من مثل هذه الشريعة في المولود . وعلى نحو مثل هذا جرت سنة الولائم في المناكب وغيرها . فإنها إظهار للفرح والسرور بإقامة شرائع الإسلام وخروج نسمة مسلمة يكاثر بها رسول الله ﷺ الأمم يوم القيمة . تعبداً لله ويراغم عدوه .

ولما أقر رسول الله ﷺ العقيقة في الإسلام وأكده أمرها ، وأخبر أن الفلام مرتمن بها . نهانهم أن يجعلوا على رأس الصبي من الدم شيئاً . وسن لهم أن يجعلوا عليه

شيئاً من الزعفران . لأنهم في الجاهلية إنما كانوا يلطخون رأس المولود بدم العقيقة تبركاً به . فإن دم الذبيحة كان مباركاً عندهم . حتى كانوا يلطخون منه آهتم تعظيمًا لها وإكراماً . فأمرروا بترك ذلك لما فيه من التشبيه بالمشركين . وعواضوا عنه بما هو أفعى للأبوبين وللمولود وللمساكين وهو حلق رأس الطفل والصدق بزنة شعره ذهباً أو فضة . وسن لهم أن يلطخوا الرأس بالزعفران الطيب الرائحة ، الحسن اللون بدلاً عن الدم الخبيث الرائحة النجس العين . والزعفران من أطيب الطيب وألطيفه وأحسنه لوناً . وكان حلق رأسه إماتة الأذى عنه وإزالة للشعر الضعيف ، ليختلفه شعر أقوى وأمكث منه وأفعى للرأس ، مع ما فيه من التخفيف عن الصبي . وفتح مسام الرأس ليخرج البخار منها بيسر وسهولة . وفي ذلك تقوية بصره وشمه وسمعه .

شرع في المذبور عن الذكر أن يكون شاتين إظهاراً لشرفه وإباحة محله . الذي فضل الله به على الآتشي كما فضله في الميراث والديمة والشهادة . وشرع أن تكون الشاتان متكافتين . قال أحمد في رواية أبي داود : مستويتان أو متقاربتان . وقال في رواية الميمون : مثلان . في رواية جعفر بن الحارث : تشبيه أحداهما الأخرى . لأن كل شاة منها كانت بدلاً وفداء . وجعلت الشاتان متكافتين في الجنس والسن . فجعلتا كالشاة الواحدة ، والمعنى : أن الفداء لو وقع بالشاة الواحدة لكان ينبغي أن تكون فاضلة كاملة ، فلما وقع بالشاتين لم يؤمن أن يتجوز في إحداهما ويهون أمرها إذ كان قد حصل الفداء بالواحدة والأخرى كأنها تسمة غير مقصودة . فشرع أن تكونا متكافتين دفعاً لهذا التوهم .

وفي هذا تبيه على تهذيب العقيقة من العيوب التي لا يصح بها القرابان من الأضاحى وغيرها . ومنها فك رهان المولود . فإنه مرتين بعقيبته . كما قال النبي ﷺ . وقد اختلف في معنى هذا الحبس والارتهان . فقالت طائفة : هو محبوس مرتين عن الشفاعة لوالديه ، كما قاله عطاء وتبعه عليه الإمام أحمد . وفيه نظر لا يخفى . فإن شفاعة الولد في الوالد ليست بأولى من العكس . وكونه والدًا له ليس للشفاعة فيه . وكلما سائر القرابات والأرحام . وقد قال تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبِّكُمْ وَالْخَشُّوا يَوْمًا لَا يَنْجِزُ الَّدُّونُ وَلَدُّهُ وَلَا مُولُودٌ هُوَ جَازٌ عَنِ الَّدُّونِ ﴾<sup>(٥٨)</sup> وقال تعالى : ﴿ وَاتَّقُوا يَوْمًا لَا يَنْجِزُ نَفْسٌ شَيْئًا وَلَا يَقْبَلُ مِنْهَا

(٥٨) لقمان : الآية (٣٣) .

شفاعة <sup>(٥٩)</sup> وقال تعالى : ﴿مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَ يَوْمَ لَا يَعْلَمُ فِيهِ وَلَا خَلَةٌ وَلَا شَفاعة﴾ <sup>(٦٠)</sup> فلا يشفع أحد لأحد يوم القيمة . إلا من بعد أن يأذن الله من يشاء ويرضى . فإذا ذه سبحانه في الشفاعة موقوف على عمل المشفوع له من توحيده وإخلاصه . ومن الشافع من قربه عند الله ، و منزلته ليست مستحقة بقربة ولا بنوة ولا أبوة .

[ ٧١ ] وقد قال سيد الشفاء وأوجههم عند الله لعمه ولعمته وابنته : « لا أغنى عنكم من الله شيئاً » وفي رواية : « لا أملك لكم من الله شيئاً » <sup>(٦١)</sup> .

[ ٧٢ ] وقال في شفاعته العظمى . لما يسجد بين يدي ربه ويشفع : « فيحدلى حداً فادخلهم الجنة » . فشفاعته في حد محدود يحددهم الله سبحانه له . لا يتجاوزهم شفاعته .

فمن أين يقال : إن الولد يشفع لوالده . فإذا لم يعنه حبس عن الشفاعة له . ولا يقال لمن يشفع لغيره إنه مرتهن . ولا في اللفظ ما يدل على ذلك . والله سبحانه يخbir عن ارتهان العبد بكسبه . كما قال تعالى : ﴿كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَة﴾ <sup>(٦٢)</sup> وقال تعالى : ﴿أُولَئِكَ الَّذِينَ أَبْسِلُوا بِمَا كَسَبُوا﴾ <sup>(٦٣)</sup> فالمرتهن هو المحبوس . إما بفعل منه أو فعل من غيره ، وأما من لم يشفع لغيره فلا يقال له مرتهن على الإطلاق . بل المرتهن هو المحبوس عن أمر كان بصدده نيله وحصوله . ولا يلزم من ذلك أن يكون بسبب منه ، بل يحصل ذلك تارة بفعله وتارة بفعل غيره .

وقد جعل الله سبحانه التسيكة عن الولد سبيلاً لفك رهانه من الشيطان الذي يعلق به من حين خروجه إلى الدنيا وطعن في خاصرته . فكانت العقيقة فداء وتخليصاً

(٥٩) البقرة : الآية (٤٨) .

(٦٠) البقرة : الآية (٢٥٤) .

(٦١) البخاري في الوصايا . باب : هل يدخل النساء والولد في الأقارب ١٢٨/٢ . وفي التفسير : سورة الشراء ١٧١/٢ . وسلم في الإيمان . باب : في قوله تعالى : ﴿وَأَنْتَ عَشَّرُكَ الْأَقْرَبِينَ﴾ حديث (٣٤٨) . والترمذى في الرعد . باب : ما جاء في إنذار النبي قرمه ١٨٩/٩ - ١٩٣ . وفي التفسير : سورة الشراء ٥٩/١٢ . والنسان في الوصايا . باب : إذا أوصى لعشرته الأقربين ٢٤٨/٦ . وأحد في المسند ، ٢٣٣/٢ ، ٥١٩ ، ٣٩٩ ، ٣٦٠ .

(٦٢) المدثر : الآية (٣٨) .

(٦٣) الأنعام : الآية (٧٠) وأبسلوا أي أسلموا لعناب الله .

له من حبس الشيطان له وسجنه في أسره ومنعه له من سعيه في مصالح آخرته التي إليها معاده . فكأنه محبوس لذبح الشيطان له بالسجين التي أعدها لأتباعه وأوليائه ، وأقسم لربه أنه ليست أصلن ذرية آدم إلا قليلاً منهم . فهو بالمرصاد للمولود من حين يخرج إلى الدنيا . فحين يخرج بيته عدوه ويضمه إليه ويحرص على أن يجعله في قبضته وتحت أسره . ومن جملة أوليائه وحزبه فهو أحقر شئ على هذا .

وأكثر المولود من أقطاعه وجنده ، كما قال تعالى : ﴿ وَشَارِكُهُمْ فِي الْأَمْوَالِ وَالْأُولَادِ ﴾<sup>(٦٤)</sup> وقال : ﴿ وَلَقَدْ صَدَقَ عَلَيْهِمْ إِبْلِيسُ ظَلَهُ ﴾ ، فكأن المولود بقصد هذا الارتهان ، فشرع الله سبحانه للوالدين أن يفتكا رهانه بذبح يكون فداه ، فإذا لم يذبح عنه بقى مرتهنا به ، فلهذا قال عليه الصلاة والسلام : « الغلام مرتمن بحقيقةه فلأريقوا عنه الدم وأميطوا عنه الأذى »<sup>(٦٥)</sup> ، فأمر برأفة الدم عنه الذي يخلص به من الارتهان ولو كان الارتهان يتعلق بالأبوين فقال : فأريقوا عنكم الدم لتخليص إليكم شفاعة أولادكم ، فلما أمننا بيازة الله الأذى الظاهر عنه ولرأفة الدم الذي يزيل الأذى الباطن بارتهانه ، علم أن ذلك تخلص للمولود من الأذى الباطن والظاهر ، والله أعلم بمراده ورسوله .

## الفصل الثاني عشر فِي اسْتِحْبَابِ طَبْخِهَا دُونِ إِخْرَاجِ حَمْهَا نِيَّاً

قال الخلال في جامعه : باب ما يستحب من ذبح العقيقة : أخبرني عبد الملك الميسوني أنه قال لأبي عبد الله : العقيقة تطيخ؟ قال : نعم ، وأخبرني محمد بن علي قال : ثنا الأثرم أن أبا عبد الله قال في العقيقة : تطيخ جداول ، وأخبرني أبو داود أنه قال لأبي عبد الله : تطيخ العقيقة؟ قال : نعم ، قيل له : إنه يشتد لهم طبخه ، قال : يتحملون ذلك ، وأخبرني محمد بن الحسين أن الفضل بن زياد حدثهم أن أبا عبد الله قيل له في العقيقة : تطيخ بماء وملح؟ قال : يستحب ذلك ، قيل له : فإن طبخت بشيء آخر ، قال : ما ضر ذلك .

٦٤) الإسراء : الآية (٦٤) .

٦٥) سبق تخرجه .

وهذا لأنه إذا طبخها ، فقد كفى المساكين والجيران مؤنة الطبخ ، وهو زيادة في الإحسان وفي شكر هذه النعمة ، ويتمتع الجيران والأولاد والمساكين بها هيئة مكفيّة المؤنة ، فإن من أهدي إليه لحم مطبوخ مهياً للأكل مطيب كان فرحة وسروره به أتم من فرحة بلحام في يحتاج إلى كلفة وتعب ، فلهذا قال الإمام أحمد: يتحملون ذلك ، وأيضاً فإن الأطعمة المعتادة التي تجري مجرى الشكران كلها سببها الطبخ .

وهي أسماء متعددة :

- ١ - فالقرى، طعام الضياف .
- ٢ - والمأدبة، طعام الدعوة .
- ٣ - والتحفة، طعام الرائز .
- ٤ - والوليمة، طعام العرس .
- ٥ - والغراس، طعام الولادة .
- ٦ - والعقيقة، الذبح عنه يوم حلق رأسه في السابع .
- ٧ - والغدير، طعام الحنان .
- ٨ - والوضيمة، طعام المأتم .
- ٩ - والنقية، طعام القادم من سفره .
- ١٠ - والوكيفة، طعام الفراغ من البناء ، فكان الإطعام عند هذه الأشياء أحسن من تفريق اللحم في مكارم الأخلاق والجود . والله أعلم .

### الفصل الثالث عشر في كراهة كسر عظامها

قال الخلال في جامعه : باب كراهة كسر عظم العقيقة وأن يقطع آراياً ، أخبرني عبد الملك بن عبد الحميد ، أنه سمع أبا عبد الله يقول في العقيقة : لا يكسر عظمها . ولكن يقطع كل عظم من مفصله ، فلا تكسر العظام .

أخبرنا عبد الله بن أحمد قال : قلت لأبي : كيف يصنع بالحقيقة ؟ قال : تفصل أعضائها ولا يكسر بها عظم ، ثم ذكر عن صالح وحنبل والفضل بن زياد وأبي الحارث وأبي طالب ، أن أبا عبد الله قال في العقيقة : تفصل تفصيلا ، ولا يكسر لها عظم وتفصل جداول .

[ ٧٣ ] وقد ذكر أبو داود في « كتاب المراسيل » عن جعفر بن محمد عن أبيه ، أن النبي ﷺ قال في العقيقة التي عقها فاطمة عن الحسن والحسين : « أن ابعثوا إلى القابلة منها برجل ، وكلوا وأطعموا ولا تكسرها عظما » .

[ ٧٤ ] وذكر البيهقي من حديث عبد الوهاب عن عامر الأحول عن عطاء عن أم كرز قالت : قال رسول الله ﷺ : « عن الغلام شاتان متكافئان وعن الجارية شاة » وكان عطاء يقول : تقطع جدولا ، ولا يكسر لها عظم ، أظنه قال : وتطبخ ، رواه ابن جرير عن عطاء وقال : تقطع آرايا وتطبخ بباء وملح وتهدي في الجيران .

وروى في ذلك عن جابر بن عبد الله قوله وعن عائشة أم المؤمنين ، فروى ابن المنذر عن عطاء عن أم كرز وأم كرز قالت : ألم امرأة من أهل عبد الرحمن بن أبي بكر ؟ لما ولدت امرأة عبد الرحمن ، نحرنا جزورا ، فقالت عائشة : لا بل السنة شاتان متكافئان يتصدق بهما عن الغلام وشاة عن الجارية تطبخ ولا تكسر لها عظم ، فتأكل وتطعم وتصدق يكون ذلك في السابع ، فإن لم يفعل ففي الرابع عشر ، فإن لم يفعل ففي إحدى وعشرين .

قال ابن المنذر وقال الشافعى : العقيقة سنة واجية ، ويتقى فيها من العيوب ما يتقى في الضحايا ، ولا يباع لحمها ولا إهابها<sup>(٦٦)</sup> ولا يكسر عظامها ، ويأكل أهلها منها ويتصدقون ولا يمس الصبي بشيء من دمها ، قال أبو عمر : وقول مالك مثل الشافعى ، إلا أنه قال : يكسر عظامها ويطعم منها الجيران ، ولا يدعى الرجال كما يفعل بالوليمة ، قال : وقال ابن شهاب : لا يأس بكسر عظامها ، قالوا : لم يصح في المتع من ذلك ولا في كراحته سنة يحب المصر إليها ، وقد جرت العادة بكسر عظام اللحم ، وفي ذلك مصلحة أكله و تمام الاتفاف به . ولا مصلحة تمنع من ذلك ، والذين كرروا كسر عظامها تمسكوا بالآثار التي ذكرناها عن الصحابة

(٦٦) الإهاب : الجلد .

والتابعين ، وبالحديث المرسل الذى رواه أبو داود وذكروا فى ذلك وجوهاً فى الحكمة .

أحدها : إظهار شرف هذا الإطعام ، وخطره إذا كان يقدم للأكلين وبهدى إلى الجوان ويطعم للمساكين ، فاستحب أن يكون قطعاً ، كل قطعة تامة فى نفسها ، لم يكسر من عظامها شيء ، ولا نقص العضو منه شيئاً ، ولا ريب أن هذا أجل موقعاً ، وأدخل فى باب الجود من القطع الصغار .

المعنى الثاني : أن المهدى إذا شرفت وخرجت عن حد المقارنة وقعت موقعاً حسناً عند المهدى إليه ، ودللت على شرف نفس المهدى وكثير همته ، وكان فى ذلك تفاؤلاً بكثير نفس المولود وعلو همته وشرف نفسه .

المعنى الثالث : أنها لما جرت بجرى الفداء ، استحب أن لا تكسر عظامها تفاؤلاً بسلامة أعضاء المولود وصحتها وقوتها ، وبما زال من عظام فدائه من الكسر وجرى كسر عظامها عند من كرهه بجرى تسميتها عقيقة ، فهذه الكراهة فى الكسر نظر تلك الكراهة فى الاسم ، والله أعلم .

### الفصل الرابع عشر في السن الجزى فيها

قال المخالل في الجامع : باب ما يستحب من الأسنان في العقيقة ، ثم ذكر مسائل أى طالب ، أنه سأله أبا عبد الله عن العقيقة ، تجزى بتعجة أو حمل كبير ؟ قال : فحل خير ، وقد روى ذكراناً وإناثاً . فإن كانت تعجة فلا يأس ، قلت : فالحمل . قال : السن خير <sup>(٦٧)</sup> ، وفي قول النبي ﷺ : من ولد له مولود ، فأحباب أن يسلك عنه فليفعل ، فالدليل على أنه إنما يجزى فيها ما يجزى في النسك سواها من الضحايا والهدايا ، وأنه ذبح من دون إما واجباً وإما استحباباً ، بجرى بجرى المهدى والأضحية في الصدقة والمهدى والأكل والتقرب إلى الله . فاعتبر فيها السن الذى يجزى فيها ، وأنه شرع بوصف التام والكمال ، وهذا شرع في حق الغلام شاتان وشرع أن تكونا متكافتين لا ينقص إحداهما عن الأخرى ، فاعتبر أن يكون

(٦٧) الأسن : المراد السنينة المطلقة بالشحم .

سنهما سن النبائح المأمور بها ، وهذا جرت مجريها في عامه أحكمها .

قال أبو عمر بن عبد البر : وقد أجمع العلماء أنه لا يجوز في العقيقة إلا ما يجوز في الضحايا من الأزواج الثانية إلا من شد من لا يعد قوله خلافاً .

[ ٧٥ ] وأما ما رواه مالك في الموطأ عن ربيعة بن أبي عبد الرحمن عن محمد ابن إبراهيم التميمي أنه قال : سمعت أبي يقول : تستحب العقيقة ولو بعصفور (٦٨) ، فإنه كلام خرج على التقليل والبالغة ،

[ ٧٦ ] كقول رسول الله ﷺ لعمر في الفرس : « لا تأخذه ولو أعطاكه بدرهم » (٦٩) . وكقوله في الجارية : « إذا زلت فيبعلها ولو بضفير » (٧٠) . وقال مالك : العقيقة بمنزلة النسك والضحايا ، ولا يجوز فيها عوراء ولا عجفاء ولا مكسورة ولا مريضة ، ولا يباع من لحمها شيء ولا جلدتها ، ويكسر عظامها ويأكل أهلها منها ويتصدقون .

## الفصل الخامس عشر أنه لا يصح الاشتراك فيها

ولا يجوز الرأس إلا عن رأس ، هنا يقانه تختلف فيه العقيقة ، المدى والأضجية .

قال المخلال في جامعه : باب حكم المجزور عن سبعة ، أخبرني عبد الملك ابن عبد الحميد أنه قال لأبي عبد الله : يقع بجزور ؟ وقال الليث : قد عق بجزور ،

(٦٨) سبق تخرجه .

(٦٩) البخاري في الزكاة . باب : هل يشترى صدقه ولا يأس أن يشتري صدقه غيره لأن النبي إنما نهى المصدق خاصة عن الشراء ولم ينه غيره بالفظ : « لا تشر ولا تدع في صدقتك وإن أعطاكه بدرهم » . ٢٦٠/١ . وفي المية . باب : لا يحل لأحد أن يرجع في هبة وصدقته ٩٦/٢ . ومسلم في الميقات . باب : كراهة شراء الإنسان ما تصدق به من تصدق عليه . حديث (٢) . والنسائي في الزكاة . باب : شراء الصدقة ١٠٨/٥ . ومالك في الموطأ في الزكاة . باب : اشتراء الصدقة والعود فيها ، حديث (٤٩) .

(٧٠) البخاري في العتق . باب : كراهة التطهار على الرقيق ... ٨٤/٢ . وفي المندوب . باب : إذا زلت الأمة ٤١٨٢ . وفي البيوع . باب : بيع العبد الران ١٨/٢ . ومسلم في المندوب . باب : رجم اليمود ، أهل النسمة ، في الرق ، حديث (٣٢) . كما رواه كل من أبي داود والترمذى وابن ماجه ومالك في الموطأ وأحمد ابن حنبل .

قلت : يعى بجزور عن سبعة ؟ أنا لم أسمع في ذلك بشيء ، ورأيته لا ينشط بجزور عن سبعة في العقوق .

قلت : لما كانت هذه الذبيحة جارية مجرى فداء المولود ، كان المشروع فيها دمًا كاملاً لا تكون نفس فداء نفس ، وأيضاً فلو صحي فيها الاشتراك لما حصل المقصود من إراقة الدم عن الولد ، فإن إراقة الدم تقع عن واحد ويحصل لباقي الأولاد إخراج اللحم فقط ، والمقصود نفس الإراقة عن الولد ، وهذا المعنى بعينه هو الذي لحظه من منع الاشتراك في المدى والأضحية ، ولكن سنة رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أحق وأولى أن تتبع ، وهو الذي شرع الاشتراك في المدىا : وشرع في العقيقة عن الغلام دميين مستقلين ، لا يقوم مقامهما جزور ولا بقرة ، والله أعلم .

## الفصل السادس عشر

### هل تشرع العقيقة بغير الغنم كالأبل والبقر أم لا ؟

وقد اختلف الفقهاء هل يقوم غير الغنم مقامها في العقيقة ؟ قال ابن المنذر : وانختلفوا في العقيقة بغير الغنم ، فروينا عن أنس بن مالك ، أنه كان يعى عن ولده الجزور ، وعن أبي بكرة أنه نحر عن ابنه عبد الرحمن جزوراً ، فأطعمن أهل البصرة ، ثم ساق عن الحسن ، قال : كان أنس بن مالك يعى عن ولده الجزور ،

[ ٧٧ ] ثم ذكر من حديث يحيى بن يحيى : ثنا هشيم عن عبيدة بن عبد الرحمن عن أبيه أن أبي بكرة ولد له ابنه عبد الرحمن ، وكان أول مولود ولد في البصرة ، فنحر عنه جزوراً <sup>(٧١)</sup> فأطعمن أهل البصرة ، وأنكر بعضهم ذلك ، وقال أمر رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بشاتين عن الغلام ، وعن الجارية بشاة ، ولا يجوز أن يعى بغير ذلك .

[ ٧٨ ] رويانا عن يوسف بن ماهك ، أنه دخل مع ابن أبي مليكة على حفصة بنت عبد الرحمن بن أبي بكرة ، وولدت للمنذر بن الريبر غلاماً ، فقلت : هلا عقفت جزوراً ؟ فقال : معاذ الله . كانت عبئي تقول : عن الغلام شاتان ، وعن الجارية شاة ، وقال مالك : الصان في العقيقة أحب إلى من الأبل والبقر ،

(٧١) الجزور : الأبل ولم يصح بغير الشاة عقيقة .

والإبل في المدى أحب إلى من الغنم ، والإبل في المدى أحب إلى من البقر ، قال ابن المنذر : ولعل حجة من رأى أن العقيقة تجزى بالإبل والبقر قول النبي ﷺ : « مع الغلام عقيقة فأهل يقولوا عنه دمًا » ولم يذكر دمًا دون دم ، فما ذبح عن المولود على ظاهر هذا الخبر يجزى ، قال : ويجوز أن يقول قائل إن هذا بجمل ، وقول النبي عليه السلام : « عن الغلام شاتان وعن الحمارية شاة » مفسر ، والمفسر أولى من الجمل .

## الفصل السابع عشر في بيان مصرفها

قال الخلال في جامعه : في باب ذكر ما يتصلق به من العقيقة وبهدي  
أخبرنا عبد الله بن أحمد أن أبيه قال : العقيقة تؤكل وبهدي منها ، أخيرنا عصمة  
ابن عصام ثنا حنبل قال : سمعت أبي عبد الله يسأل عن العقيقة : كيف يصنع بها ؟  
قال : كيف شئت ، قال : وقال ابن سيرين يقول : أصنع ما شئت ، قيل له :  
يأكلها أهلهما ؟ قال : نعم ، ولا تؤكل كلها ، ولكن يأكل ويطعم ، وكذلك قال في  
رواية الأثرم وقال في رواية ابن الحارث وصالح ابنه : يأكل ويطعم جiranه ، وقال له  
ابنه عبد الله : كم يقسم من العقيقة ؟ قال : ما أحب ، وقال الميموني سألت أبي  
عبد الله : أ يؤكل من العقيقة ؟ قال : نعم ، يؤكل منها ، قلت : كم ؟ قال : لا  
أدرى ، أما الأضاحى ف الحديث أبين مسعود وابن عمر ، ثم قال لي : ولكن العقيقة  
يؤكل منها ، قلت : يشبهها في أكل الأضحية ، قال : نعم يؤكل منها وقال الميموني :  
قال أبو عبد الله : بهدي ثلثي الأضحية إلى الجiran ، قلت : الفقراء من الجiran ؟  
قال : بلى ، فقراء الجiran ، قال : تشبه العقيقة به ؟ قال : نعم ، من شبه به فليس  
يبعيد .

قال الحالل : وأخبرني محمد بن علي ثنا الأثمر أن أبي عبد الله ، قيل له في العقيقة : يدخل منها مثل الأضاحي ؟ قال : لا أدرى ، أخبرني منصور أن جعفرأ حدثهم قال : سمعت أبي عبد الله يسئل عن العقيقة ، قيل : يبعث منها إلى القابلة شيء أراه ؟ قال : نعم ؛ وأخبرني عبد الملك أنه سمع أبي عبد الله يقول : ويهدى إلى القابلة منها ، يمكى أنه أهدى إلى القابلة حون عق عن الحسين ، يعني النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ .

[ ٧٩ ] قال الحال : أنا محمد بن أحمد قال : ثنا أئي ثنا حفص بن غياث ثنا جعفر بن محمد عن أبيه - أن النبي ﷺ أمرهم : أن يبعثوا إلى القابلة برجل من العقيقة ، رواه البهقى من حديث حسين بن زيد عن جعفر بن محمد عن أبيه عن جده عن علي ، أن رسول الله ﷺ أمر فاطمة ،

[ ٨٠ ] فقال : « زنى شعر الحسين ولصدق بوزنه فضة ، وأعطي القابلة رجل العقيقة »<sup>(٧٣)</sup> ، رواه الحميدى عن حسين عن جعفر بن محمد عن أبيه أن علياً أعطى القابلة رجل العقيقة ، وانختلف هل يدعى إلها الناس كما يفعل بالوليمة ، أو يهدى ولا يدعى الناس إلها ؟ فقال : أبو عمر بن عبد البر قول مالك : إنه يكسر عظامها ويطعم منها الجبران ، ولا يدعى الرجال كما يفعل بالوليمة ، ولا أعرف غيره كره ذلك ، والله أعلم .

## الفصل الثامن عشر في حكم اجتماع العقيقة والأضحية

قال الحال : باب ما روى أن الأضحية تجزى عن العقيقة ، أنا عبد الملك الميمونى ، أنه قال لأبي عبد الله : يجوز أن يضحي عن الصبي مكان العقيقة ؟ قال : لا أدرى ، ثم قال : غير واحد يقول به ، قلت : من التابعين ؟ قال : من التابعين . وأبي عبد الملك في موضع آخر ، قال : ذكر أبو عبد الله أن بعضهم قال : فإن ضحى أجزاء عن العقيقة ؛ وأخبرنا عصمة بن عصام ثنا حنبل ، أن أبا عبد الله قال : ألو حجر أن تجزى الضحية عن العقيقة إن شاء الله تعالى لمن لم يحيى .

وأخبرني عصمة ، في موضع آخر ، قال حنبل : إن أبا عبد الله قال : فإن ضحى عنه أجزاء عن العقيقة عن العقوق ، قال : ورأيت أبا عبد الله اشترى أضحية ذبحها عنه وعن أهله ، وكان ابنه عبد الله صغيراً فلذبحها ، أراه - أراد بذلك العقيقة والأضحية - وقسم اللحم وأكل منها .

(٧٣) الحاكم في المستدرك عن علي وقال : صحيح الإسناد ولم يخرج له . وقال الحافظ الذهبي في التلخيص : صحيح ، قلت : لا . وانظر : ضعف الجامع حيث ضعفه الألبان ، حديث (٣١٧٥) .

أخبرنا عبد الله بن أحمد قال : سألت أبا عن العقيقة يوم الأضحى تبرى أن تكون أضحية وعقيقة ؟ قال : إما أضحية وإما عقيقة على ما سئى ، وهذا يقتضى ثلاث روايات عن أبي عبد الله ، إحداها : إجزاؤها عنهما ، والثانية : وقوعها عن أحدهما ، والثالثة : التوقف ، ووجه عدم وقوعها عنهما أنهاما ذبحان بسبعين مختلفين ، فلا يقوم الذبح الواحد عنهما كلام المتعة ودم الفدية ، ووجه الإجزاء حصول المقصود منها بذبح واحد ، فإن الأضحية عن المولود مشروعة كالعقيقة عنه ، فإذا أضحى ونوى أن تكون عقيقة وأضحية وقع ذلك عنهما ، كما لو صلى ركعتين ينوى بهما نحبة المسجد وسنة المكتوبة ، أو صلى بعد الطواف فرضاً أو سنة مكتوبة وقع عنه ، وعن ركعتي الطواف ، وكذلك لو ذبح المتعة والقارن شاة يوم النحر أجزأ عن دم المتعة وعن الأضحية ، والله أعلم .

### الفصل التاسع عشر

#### في حكم من لم يعف عنه أبواه هل يعف عن نفسه إذا بلغ

قال الحلال : باب ما يستحب لمن لم يعف عنه صغيراً أن يعف عن نفسه كبيراً ، ثم ذكر من مسائل إسماعيل بن سعيد الشاتيجي ، قال : سألت أبا عبد الله عن الرجل ينجزه والده ، أنه لم يعف عنه ، هل يعف عن نفسه ؟ قال : ذلك على الأب ، ومن مسائل الميموني قلت لأبي عبد الله : إن لم يعف عنه صغيراً ، هل يعف عن نفسه كبيراً ؟ فذكر شيئاً ، يروى عن الكبير ضعفه ، ورأيته يستحسن ، إن لم يعف عنه صغيراً أن يعف عنه كبيراً ، وقال : إن فعله إنسان لم أكرهه ، قال : وأخبرني عبد الملك في موضع آخر ، أنه قال لأبي عبد الله : فيعف عنه كبيراً ، قال : لم أسمع في الكبير شيئاً ، قلت : أبوه مسخر ثم أيسر ، فأراد أن لا يدع ابنه حتى يعف عنه ، قال : لا أدرى ولم أسمع في الكبير شيئاً ، ثم قال لي : ومن فعله فحسن ، ومن الناس من يوجهه .

[ ٨١ ] قال الحلال : أبا أبو المشي العنيري أن أبا داود حدثهم ، قال : سمعت ، أبا داود يحدث بحدثه الحريم بن جحيل عن عبد الله بن المشي عن ثامة عن أنس أن النبي ﷺ عق عن نفسه .

[ ٨٢ ] قال أبا عبد الله بن المحرر عن قتادة عن أنس ، أن النبي ﷺ عق عن منكر ، وضعف عبد الله بن محرر .

[ ٨٣ ] قال الخلال : أنا محمد بن عوف الحمصي ثنا الهيثم بن جحيل ثنا عبد الله بن محرر المشي عن رجل من آل أنس ، أن النبي ﷺ عق عن نفسه بعدما جاءته النبوة .

[ ٨٤ ] وفي مصنف عبد الرزاق ، أنا عبد الله بن محرر عن قتادة عن أنس ، أن النبي ﷺ عق عن نفسه بعد النبوة<sup>(٧٣)</sup> ، قال عبد الرزاق : إنما تركوا ابن محرر لهذا الحديث .

## الفصل العشرون في حكم جلدتها وساقطها

قال الخلال : أخبرني عبد الملك الميموني أن : أبا عبد الله قال له إنسان في العقيقة : الجلد والرأس والسقط تباع ويصدق به ، قال : يصدق به ، قال عبد الله ابن أحمد : ثنا أبي ثنا يزيد ثنا هشام عن الحسن أنه قال : يكره أن يعطى جلد العقيقة والأضحية على أن يعمل به . قلت : معناه يكره أن يعطى فيأجرة الجازر والطباخ ، وقد تقدم قوله في رواية حنبل ، أصنع بها ما شئت ، قوله في رواية عبد الله : يقسم منها ما أحب ، وقال أبو عبد الله بن حمدان : في رعايته . ويجوز بيع جلودها وساقطها ورأسها ، والصدقة بشمن ذلك نص عليه ، وقيل : يحرم البيع ولا يصح ، وقيل : ينقل حكم الأضحية إلى العقيقة وعكسه ، فيكون فيما روياتان بالنقل والتخرج ، والتفرقة أشهر وأظاهر .

قلت : النص الذي ذكره هو ما ذكرناه من مسائل الميموني ، وهو محتمل لما ذكره ومحتمل لعكسه ، إنه يصدق به دون ثمه ، فتأمله إلا أن يكون عنه نص آخر صريح بالبيع ، وقد قال في رواية جعفر بن محمد وقد سئل عن جلد البقرة في الأضحية ، فقال : قد روى عن ابن عمر أنه قال : يصدق به ، وهو مخالف لجلد الشاة يتخذ منه مصلٍ ، وهذا لا يتفق به في البيت ، قال : إن جلد البقرة يبلغ كذا .

(٧٣) عبد الرزاق في المصنف بلفظ : « عق رسول الله ﷺ عن نفسه بعدما بعث بالنبوة » . حديث (٧٩٦٠) . والميشي في مجمع الروايات بلفظ : « عق النبي عن نفسه عن نفسه بعدما بعث نبأ » . وقال : رواه البزار والطبراني في الأوسط ورجال الطبراني رجال الصحيح خلا الهيثم بن جحيل وهو ثقة وشيخ الطبراني أحمد بن مسعود الخياط المقدسي ليس هو في الميزان . ٥٩/٤ .

قال الحالل : وأخبرني عبد الملك بن عبد الحميد أن أبا عبد الله قال : ابن عمر باع جلد البقرة وتصدق بشمنه . قال : وهذا لا يباع ، لأن جلد البقر والبقرة ليس يتتفع به أحد يتخله في البيت يجلس عليه ، ولا يصلح هنها لشواء ، إنما يباع وتصدق بشمنه ، وجلد الشاة يتخد لضروب ، وقال الأثر : سمعت أبا عبد الله ، وذكر قول ابن عمر : أنه كان يقول في جلد البقرة يباع وتصدق به وكأنه يذهب إلى أن ثمنه كثير ، وقال أبو الحارث : سئل أبو عبد الله عن جلد البقرة إذا ضحى بها ، فقال : ابن عمر يروي عنه : يباعه وتصدق به ، وقال إسحاق بن منصور ، قلت لأبي عبد الله : جلود الأضاحي ما يصنع بها ، قال : ينتفع بها وتصدق بشمنها ؟ قال : نعم ، حديث ابن عمر .

[ ٨٥ ] وقال المروزى<sup>(٧٤)</sup> : مذهب أبي عبد الله أن لا يباع جلود الأضاحي وأن يتصدق بها ، واحتج بحديث النبي عليه السلام أنه أمر أن يتصدق بجلودها وأجلتها ، وقال في رواية حنبل : لا بأس أن يتخد من جلود الأضحية وطاء يقعد عليه ، ولا يباع إلا أن يتصدق به ؟ فقال : لا ، ينتفع بجلود الأضاحي قيل له : يأخذ لنفسه ينتفع به ، قال : ما كان واجباً أو كان عليه تذرراً وما أشبه هذا فإنه يباعه وتصدق بشمنه ، وما كان تطوعاً فإنه ينتفع به في منزلة إن شاء ، قال : وقال في رواية جعفر ابن محمد : يتصدق بجلد الأضحية ويتخذ منه في البيت إهاباً ولا يباعه ، وفي رواية أبي الحارث : يتصدق به ويتخذ منه إهاباً أو مصل في البيت . وفي رواية أبي منصور : يتصدق بجلودها ويتتفع بها ولا يباعها ، وفي رواية الميمون : لا يباع وتصدق به ، قالوا له : ففيه وتصدق بشمنه ؟ قال : لا يتصدق به كما هو .

[ ٨٦ ] وقال أحمد بن القاسم إن أبا عبد الله قال في جلد الأضحية : يستحب أن يكون ثمنها في المدخل أو الشيء مما يستعمل في البيت ، ولا يعطي أجراً لجزار . قال أبو طالب : سألت أبا عبد الله عن جلود الأضاحي ، قال : الشعبي وإبراهيم يقولان : لا ينتفع به غربال أو منخل ، قال : يقولون ينتفع بالجلد غربالاً أو منخلاً ولا يباعه ويشترى به ، قلت : يعلوض به ؟ قال : نعم . قلت : يعجبك هذا ؟ قال : إنما يجعله الله ولا يباعه . النبي عليه السلام<sup>(٧٥)</sup> أمر علياً<sup>(٧٥)</sup> أن يتصدق بالجلال

(٧٤) عبد الله بن عثمان بن جليل الأزدي ثوقي سنة ٢٢١ .

(٧٥) عن علي بن أبي طالب قال : « يعنى النبي فلم تكن على اللذ فأمرني فقسمت لحومها ثم أمرني فقسمت جلالها وجلودها » . البخاري في الحج . باب : لا يعطي المزار من المدى شيئاً . ٢٩٦/١ .

والجلود ، قلت : فيعطي الذي يذبح ، قال : لا ، قلت : أبيعه وتصدق به ؟ قال : لا ، كان ابن عمر يدفعه إليهم فيبيعونه لأنفسهم ، قلت : أبيعه ثلاثة دراهم ، أعطيه ثلاثة مساكين ، قال : أجمعهم وادفعه إليهم ، قال : وكان مسروق وعلقمة يخلونه مصل أو شيئاً في البيت ، هذا أرخص ما يكون فيه أن يتذبحه في بيته . وقال حرب : قلت لأحمد : رجل أخذ جلد أضحية فقومه وتصدق بشمنه وحبس الجلد ، قال : لا يأس أن يبيع جلد الأضحية .

ثم قال الحال : باب استحبابه لبيع جلد البقرة وتصدق بشمنه ، أخبرني منصور بن الوليد : أن جعفر بن محمد حدثهم أن أبا عبد الله ، قيل له : جلد البقرة ؟ قال : قد روى عن ابن عمر أنه قال : يبيعه وتصدق به ، وهو مخالف لجلد الشاة تذبح منه مصل ، وهذا لا يتفق به في البيت ، قال : إن جلد البقرة يبلغ كذا . وقال أبو الحارث : إن أبا عبد الله سئل عن جلد البقرة إذا ضحى بها قال : ابن عمر يروي عنه أن قال : يبيعه وتصدق به ، وقال منها : سألت أحمد عن الرجل ، يشتري البقرة يضحي بها ، يبيع جلدتها بعشرين درهماً وأكثر من عشرين ، فيشتري بشمن الجلد أضحية يضحي بها ، ما ترى في ذلك ؟ فقال : يروي فيه عن ابن عمر مثل هذا ، وقال إسحاق بن منصور : قلت لأبي عبد الله : جلد الأضحى ما يصنع بها ؟ قال : يتفق بها وتصدق بشمنها ، قلت : تباع وتصدق بشمنها ؟ قال : نعم . حديث ابن عمر ، فهله نصوصه في جلد العقيقة والأضحية وفي الواجب والمستحب كما ترى ، والله أعلم .

## الفصل السادس والعشرون

### فيما يقال عند ذبحها

**أبي ثنا هشام عن أم جرجس** عن يحيى بن سعيد عن عمرة عن عائشة ، قالت : قال

باب : يصدق بجلود المدى بالنظر : « أمر النبي عليه أن يقوم على ثديه وأن يقسم بيده كلها لحومها وجلودها وجلالها ولا ينفع في جزارتها شيئاً » . وباب : يصدق بجلال البدن بالنظر : « أهدى النبي مائة بدنه فامر بليحومها فقسمتها ثم بجلالها فقسمتها ثم بجلودها فقسمتها » . ٢٩٦/١ . ٢٩٧ . وفي الركالة . باب : وكالة الشريك الشريك في القسدة وغيرها ... بالنظر : « أمر النبي رسول الله أن أصدق بجلال البدن التي لحنت وبجلودها » . ٤١/٢ . وسلم في الحجج . باب : في الصدقة بليحوم المدى وجلودها وجلالها ، حديث (٣٤٨ ، ٣٤٩) . ورواه كل من أبي داود وابن ماجه وأحمد .

النبي ﷺ : « اذبحوا على اسمه فقولوا بسم الله اللهم لك وإليك ، هذه عقيقة فلان »<sup>(٧٦)</sup> قال ابن المنذر : وهذا حسن ، وإن نوى العقيقة ولم يتكلم به أجزاء إن شاء الله .

باب : ما يقال عند ذبح العقيقة ، وقال الخلال أنا أحمد بن محمد بن مطر وزكريا بن يحيى أن أبا طالب حدثهم ، أنه سأله أبا عبد الله ، إذا أراد الرجل أن يعمر كيف يقول ؟ قال يقول : بسم الله - ويدفع على النية كما يضحي بيته ، يقول هذه عقيقة فلان بن فلان - وظاهر هذا أنه اعتبر النية واللقطط جمِعاً ، كما يلبي ويحرم عن غيره بالنسبة واللقطط ، فيقول : ليك اللهم عن فلان - أو إحرامي عن فلان - ويؤخذ من هذا أنه إذا أهدى له ثواب عمل أن ينويه عنه ، ويقول : اللهم هذا عن فلان أو أجعل ثوابه لفلان ، وقد قال بعضهم : يعني أن يعلقه بالشرط فيقول . اللهم إن كنت قبلت مني هذا العمل فاجعل ثوابه لفلان ، لأنك لا يدرى أقبل منه أم لا . وهذا لا حاجة إليه ، وال الحديث يرد ، فإن النبي ﷺ لم يقل لمن سمعه يعني عن شبرمة قل : « اللهم إن كنت قبلت إحرامي ، فاجعله عن شبرمة » - ولا قال لأحد من سأله أن يحيى عن قريب ذلك ، ولا في حديث واحد أبنته ، وهذا أولى ما أتيع : ولا يحفظ عن أحد من السلف أبنته ، أنه علق الإهداء والضحية والعقيقة عن الغير بالشرط ، بل المنقول عنهم : اللهم هذا عن فلان بن فلان وهذا كاف ، فإن الله سبحانه - إنما يوصل إليه ما قبله من العمل ، شرطه المهدى أو لم يشرطه ، والله أعلم .

## الفصل الثاني والعشرون في حكم اختصاصها بالأسباب

ه هنا أربعة أمور تتعلق بالسابع : عقيتها ، وخلق رأسه ، وتسحيته<sup>(٧٧)</sup> وختانه ، فالأولان مستحبان في اليوم السابع اتفاقاً ، وأما تسميتها وختانه فيه ، فمختلف فيما كا سنذكره إن شاء الله تعالى ، وقد تقدمت الآثار بذبح العقيقة يوم السابع ، وحكمة هذا والله أعلم أن الطفل حين يولد يكون أمره متراجعاً بين السلامة والعطب ، ولا يدرى هل هو من أمر الحياة أو لا ، إلى أن تأتى عليه مدة يستدل بما

(٧٦) السيوطي في جمع المجموع وعزاه لابن المنذر عن عائشة ٩٥/١ .

(٧٧) التسمية لم تحدد بالسابع فقد يسمى قبل ذلك .

يشاهد من أحواله فيها على سلامة بنائه وصحة خلقته ، وأنه قابل للحياة ، وجعل مقدار تلك المدة أيام الأسبوع فإنه دور يومي ، كما أن السنة دور شهري .

هذا هو الزمان الذي قدره الله يوم خلق السموات والأرض ، وهو تعالى خص أيام تخلق العالم بستة أيام ، وكفى كل يوم منها اسمًا يخصه به ، وشخص كل يوم منها يصنف من الخليقة أو جده فيها ، وجعل يوم إكال الخلق واجتماعه ، وهو يوم اجتماع الخليقة جمّعًا وعيديًا للمؤمنين ، يجتمعون فيه لعبادته وذكره والثناء عليه وتحميه ومجيده والتفرغ من أشغال الدنيا لشكره والإقبال على خدمته ، وذكر ما كان في ذلك اليوم من المبدأ ، وما يكون فيه من المعد ، وهو اليوم الذي استوى فيه الرب تبارك وتعالى على عرشه ، واليوم الذي خلق الله فيه أبانا آدم ، واليوم الذي أسكنه في الجنة ، واليوم الذي أخرجه منها ، واليوم الذي ينقضى فيه أجل الدنيا وتقوم الساعة ، وفيه يحيى الله سبحانه وتعالى ويحاسب خلقه ، ويدخل أهل الجنة منازلهم ، وأهل النار منازلهم .

والمقصود أن هذه الأيام أول مراتب العمر ، فإذا استكملها المولود ، انتقل إلى المرتبة الثانية وهي الشهور ، فإذا استكملها انتقل إلى الثالثة وهي السنين ، فما نقص عن هذه الأيام فغير مستوف لل الخليقة ، وما زاد عليها فهو مكرر يعاد عند ذكره اسم ما تقدم من عدده ، فكانت السبعة غاية تمام الخلق ، وجمع في آخر اليوم السادس منها ، فجعلت تسمية المولود وإماتة الأذى عنه وفديته وفك رهانه في اليوم السابع ، كما جعل الله سبحانه اليوم السابع من الأسبوع عيدياً لهم ، يجتمعون فيه مظهرين شكره وذكره ، فرحين بما آتاهم الله من فضله <sup>(٧٨)</sup> من تفضيله لهم على سائر الخلائق المخلوقة في الأيام قبله .

فإن الله سبحانه أجرى حكمته بتغير حال العبد في كل سبعة أيام وانتقاله من حال إلى حال ، فكان السبعة طوراً من أطواره وطبقاً من أطياقه . وهذا تمجيد المريض تتغير أحواله في اليوم السابع ، ولا بد إما إلى قوة وإما إلى احتجاط ، ولما اقتضت حكمته سبحانه ذلك ، شرع لعباده كل سبعة أيام يوماً يرغيون فيه إليه ، يتضرعون إليه ويدعونه ، فيكون ذلك من أعظم الأسباب في صلاحهم وفي معاشهم ومعادهم ، ودفع كثير من الشرور عنهم ، فسبحان من بشرت حكمته العقول في شرعيه وخلقته .  
والله أعلم .

(٧٨) آل عمران : الآية (١٧٠) .

## الباب السابع في حلق رأسه والتصدق بوزن شعره

[ ٨٨ ] قال أبو عمر بن عبد البر : أما حلق رأس الصبي عند العقيقة - فإن العلماء كانوا يستحبون ذلك ، وقد ثبت عن النبي ﷺ أنه قال في حديث العقيقة : « ويخلق رأسه ويسمى » وقال الخلال في الجامع : ذكر حلق رأس الصبي والصدقة بوزن شعره ، أخبرني محمد بن علي : ثنا صالح أن أباه قال : يستحب أن يخلق يوم سابعه ، وروى سلمان بن عامر عن النبي ﷺ : « أميطوا عنه الأذى » ، قال : يخلق رأسه ، وقال حنبل : سمعت أبا عبد الله يقول : يخلق رأس الصبي .

وقال الفضل بن زياد : قلت لأبي عبد الله : يقول يخلق رأس الصبي ؟ قال : نعم . قلت : فيديمي ؟ قال : لا ، هذا من فعل الجاهلية ، وقال صالح بن أحمد قال أى : ويقال إن فاطمة رضي الله عنها حلت رأس حسن والحسين وتصدق بوزن شعرهما ورقاً ، وقال حنبل : سمعت أبا عبد الله قال : لا بأس أن يتصدق بوزن شعر الصبي .

[ ٨٩ ] وقد روى مالك في موطأه عن جعفر بن محمد عن أبيه ، قال : وزنت فاطمة شعر حسن وحسين وزينب وأم كلثوم ، فتصدق بوزنة ذلك فضة<sup>(١)</sup> .

[ ٩٠ ] وفي الموطأ أيضاً عن ربيعة بن أبي عبد الرحمن عن محمد بن علي ابن الحسين ، أنه قال : وزنت فاطمة بنت رسول الله ﷺ شعر حسن وحسين ، فتصدق بوزنته فضة<sup>(٢)</sup> .

(١) مالك في الموطأ في العقيقة . باب : ما جاء في العقيقة (٢) .

(٢) مالك في الموطأ في العقيقة . باب : ما جاء في العقيقة (٣) .

[٩١] وقال يحيى بن بكر : حدثنا ابن هبيرة عن عمارة بن عروبة عن ربيعة ابن أبي عبد الرحمن عن أنس بن مالك أن رسول الله ﷺ أمر بحلق رأس الحسن والحسين يوم سابعهما فحلقا وتصدق بوزنه فضة .

[٩٢] وقال عبد الرزاق : أخبرنا ابن جرير ، قال : سمعت محمد بن علي يقول : كانت فاطمة بنت رسول الله ﷺ لا يولد لها ولد إلا أمرت به فحلق ثم تصدق بوزن شعره ورقاً<sup>(٣)</sup> .

قال أبو عمرو قال عطاء : يبدأ بالخلق قبل الذبح ، قلت : وكأنه والله أعلم فقصد بذلك تمييزه عن مناسك الحج ، وأن لا يشبه به فإن السنة في حقه أن يقلد النحر على الخلق ، ولا أحفظ عن غير عطاء في ذلك شيئاً .

[٩٣] وقد ذكره ابن إسحاق عن عبد الله بن أبي بكر عن محمد بن علي ابن الحسين عن علي ، قال : عق رسول الله ﷺ عن الحسن بشاة ، وقال : « يا فاطمة ! احلقى رأسه وتصدق بزنة شعره فضة » ، قال : فوزنه فكان وزنه درهماً أو بعض دراهم<sup>(٤)</sup> .

[٩٤] وقد ذكر البيهقي من حديث ابن عقيل عن ابن أبي الحسين عن أبي رافع ، أن حسناً حين ولدته أمه ، أرادت أن تعم عينيه بكبش عظيم ، فأؤت النبي ﷺ فقال : « لا تعمي عينيه بشيء ، ولكن احلقى شعر رأسه ثم تصدق بوزنه من الورق في سبيل الله أو على ابن السبيل » ، وولدت الحسين من العام الم قبل ، فصنعت مثل ذلك<sup>(٥)</sup> ، قال البيهقي : إن صحة فكانه أراد أن يتولى العقيقة عنها بنفسه كما روينا .

فصل - و يتعلق بالخلق مسألة القرع ، وهي حلق بعض رأس الصبي وترك بعضه ،

[٩٥] وقال : أخرجاه في الصحيحين من حديث عبد الله بن عمر عن عمر

(٣) عبد الرزاق في المصنف في العقيقة (٧٩٧٣) .

(٤) الترمذى في الأضحية . باب : العقيقة بشاة وقال : حسن غريب وإن شد له ليس يحصل وأبو جعفر محمد بن علي بن الحسين لم يدرك على ابن أبي طالب ... ٣١٧/٦ ، ٣١٨ .

(٥) سبق تخرجه .

ابن نافع عن أبيه عن ابن عمر قال : نبى رسول الله ﷺ عن القرع - والقرع أن يخلق بعض رأس الصبي ويبدع بعضاً<sup>(١)</sup> ، قال شيخنا : وهذا من كمال عبادة الله ورسوله للعدل ، فإنه أمر به حتى في شأن الإنسان مع نفسه ، فنهاه أن يخلق بعض رأسه ويترك بعضاً ، لأنه ظلم للرأس حيث ترك بعضه كاسياً وبعضاً عارياً ، ونظير هذا أنه نبى عن الجلوس بين الشمس والظل<sup>(٢)</sup> ، فإنه ظلم لبعض بدنـه ، ونظيره نبى أن يمشي الرجل في نعل واحدة ، بل إما أن ينعلهما أو ينفعهما<sup>(٣)</sup> ، والقرع أربعة أنواع :

أحدـها : أن يخلق من رأسه مواضع من هـنا وهـنا ، مـأخذـه من تـزعـ السـحـابـ وهو تـقطـعـهـ .

الثـالـثـيـ: أن يخلق وـسـطـهـ ويـتـرـكـ جـوـانـبـهـ ، كـمـاـ يـفـعـلـهـ شـامـاسـةـ<sup>(٤)</sup> النـصـارـىـ .

الـثـالـثـيـ: أن يخلق جـوـانـبـهـ ويـتـرـكـ وـسـطـهـ ، كـمـاـ يـفـعـلـهـ كـثـيرـ منـ الـأـوـيـاشـ وـالـسـقـلـ .

الـرـابـعـ: أن يخلق مـقـدـمـهـ ويـتـرـكـ مـؤـخـرـهـ ، وـهـذـاـ كـلـهـ مـنـ القرـعـ ، وـالـلـهـ أـعـلـمـ .

(١) البخاري في اللباس . باب : القرع ٤/٤١ . وسلم في اللباس والزينة . باب : كراهة القرع كـرـاهـةـ القرـعـ . كـمـاـ رـوـاهـ أـصـحـابـ السـنـنـ .

(٢) نبى رسول الله ﷺ عن الجلوس بين الشمس والظل فقال : « إذا كان أحدكم في الشمس ، فقلص عنه الظل وصار بعده في الشمس وبعده في الظل فليقم » . أبو داود في الأدب . باب : في الجلوس بين الظل والشمس (٤٨٢١) . كما روى ابن ماجه عن طريق ابن بريدة عن أبيه أن النبي ﷺ : « نبى أن يقعد بين الظل والشمس » . ابن ماجه في الأدب . باب : الجلوس بين الظل والشمس (٣٧٢٢) .

(٣) عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال : « لا يمشي أحدكم في نعل واحدة ليجعلهما أو ليجعلهما جـيـهاـ » . البخاري في اللباس . باب : لا يمشي في نعل واحد ٤/٣٤ . وعنه أيضاً أن رسول الله ﷺ قال : « إذا القطع شيئاً ( أحد سور النعل ) أحدكم ، فلا يمشي في الأخرى حتى يصلحها » . سلم في اللباس والزينة . باب : استحبـابـ لـبـسـ النـعـلـ فـيـ الـبـيـنـ أـوـلـاـ ... وـكـراـهـةـ المـشـيـ فـيـ نـعـلـ وـاحـدـةـ (٦٩) .

(٤) شـامـاسـةـ : مـفـرـدـهـ شـمـاسـ ، وـهـوـ مـنـ يـقـومـ بـالـخـدـمـةـ الـكـنـسـيـةـ ، وـمـرـتـبـهـ دـوـنـ الـقـسـيـسـ . وـهـيـ كـلـمـةـ سـرـيـانـيـةـ .

الباب الثامن  
في ذكر تسميتها وأحكامها  
ووقتها ( وفيه عشرة فصول )

- ١ - الفصل الأول: في وقت التسمية .
- ٢ - الفصل الثاني: فيما يستحب من الأسماء وما يحرم منها وما يكره .
- ٣ - الفصل الثالث: في استحباب تغيير الاسم إلى غيره لمصلحة .
- ٤ - الفصل الرابع: في جواز تكثية المولود بأى فلان .
- ٥ - الفصل الخامس: في أن التسمية حق للأب دون الأم .
- ٦ - الفصل السادس: في الفرق بين الاسم ، والكنية ، واللقب .
- ٧ - الفصل السابع: في حكم التسمية باسم نبينا عليه الصلاة والسلام والكنى بكنيته إفراداً وجمعأً ، وذكر الأحاديث في ذلك .
- ٨ - الفصل الثامن: في جواز التسمية بأكثر من اسم واحد .
- ٩ - الفصل التاسع: في بيان ارتباط معنى الاسم بالمعنى والمناسبة التي يينها .
- ١٠ - الفصل العاشر: في بيان أن الخلق يدعون يوم القيمة لأبائهم لا لأمهاتهم .

## الفصل الأول في وقت التسمية

قال الخلال في جامعه : باب ذكر تسمية الصبي ، أخبرني عبد الملك بن عبد الحميد قال : تذاكرنا لكم يسمى الصبي ؟ فقال لنا أبو عبد الله : أما ثابت فروى عن أنس أنه يسمى ثلاثة ، وأما سمرة فسمى يوم السابع ، يعني حديث سمرة فيقتضي التسمية يوم السابع . أخبرني جعفر بن محمد أن يعقوب بن يختنان حديثهم ، أن أبا عبد الله قال : حدثني أنس : يسمى ثلاثة ، وحديث سمرة قال : يسمى يوم سابعه ، حدثنا محمد بن علي : حدثنا صالح أن أباه قال : كان يستحب أن يسمى يوم السابع ، وذكر حديث سمرة .

[ ٤٦ ] وقال ابن المider في الأوسط ، ذكر تسمية المولود يوم سابعه ، جاء الحديث عن النبي ﷺ ، أنه أمر أن يسمى المولود يوم سابعه ، وقد ذكرنا إسناده من حديث عبد الله بن عمرو ، قلت : أراد حديث أى إسحاق عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده . أمر رسول الله ﷺ حين سبع المولود : بتسميته وعقيقته ووضع الأذى عنه ، وقد تقدم ذكره وذكر حديث سمرة . وقال البهقى في سنته باب تسمية المولود حين يولد ، وهو أصبح من السابع ،

[ ٤٧ ] ثم روى من حديث حماد بن سلمة عن ثابت عن أنس قال : « ذهبت بعد الله بن أى طلحة إلى رسول الله ﷺ حين ولد ، ورسول الله يهنا بغيراً له ، فقال له : هل معلمك تمر ؟ قلت : نعم اتناوله تمرات - فالمأهون في فيه ، فلما ذهبت ثم فغر فاء الصبي ففتحه في فيه ، فجعل الصبي يلطمته ، فقال النبي عليه الصلاة والسلام : حب الأنصار التمر » (١) آخر جاه في الصحيحين من حديث أنس بن سيرين عن أنس بن مالك ،

(١) مسلم في الأدب . باب : استحباب تحريك المولود ... (٢٢) . وأبي داود في الأدب . باب : في تغیر الأسماء (٤٩٥١) . وأحمد في المسند ١٧٥/٣ ، ٢١٢ ، ٢١٢ ، وبرواية أطول : مسلم في فضائل الصحابة . باب : من فضائل أى طلحة الأنصاري (١٠٧) . وأحمد في المسند ١٠٦/٣ ، ١٩٦ ، ٢٨٨ . يهنا : أى بطيئه بالمناء وهو القطران .

[ ٩٨ ] وذكر حديث بريد بن عبد الله بن أبي بردة عن أبي موسى ، قال : ولد لي غلام فأتت به النبى ﷺ فسماه إبراهيم وحنكه بتمرة <sup>(٢)</sup> .

[ ٩٩ ] قلت : وفي الصحيحين من حديث سهل بن سعد الساعدي ، قال : أقى بالمنذر بن أبي أسد إلى رسول الله ﷺ حين ولد ، فوضعه النبي عليه الصلاة والسلام على فخذه وأبو أسد جالس ، فلما النبي ﷺ بشىء بين يديه فأمر أبو أسد بابنه ، فاحتمل من على فخذ النبي عليه الصلاة والسلام . فقال رسول الله ﷺ : « أين الصبي ؟ » فقال أبو أسد أقبنها يا رسول الله ! فقال : ما اسمه ؟ قال : فلان ، قال : لا ، ولكن اسمه المنذر <sup>(٣)</sup> .

[ ١٠٠ ] وفي صحيح مسلم من حديث سليمان بن المغيرة عن ثابت عن أنس قال : قال رسول الله ﷺ : « ولد لي الليلة غلام ، فسميته باسم أبي إبراهيم » ، وذكر باق الحديث في قصة موته ، وقال أبو عمر بن عبد البر : في الاستيعاب ، وولدت له مارية القبطية - سريته ، إبراهيم في ذى الحجة سنة ثمان ، وذكر الزبير عن أشياخه أن أم إبراهيم ولدته بالعالية ، وعمر عنده بكش يوم سابعه ، وحلق رأسه ، حلقه أبو هند ، فتصدق بزنة شعره فضة على المساكين ، وأمر بشره فدفن في الأرض وسماه يومئذ ، هكذا قال الزبير : وسماه يوم سابعه ، والحديث المرفوع أصح من قوله وأولى .

[ ١٠١ ] ثم ذكر حديث أنس ، وكانت قابليتها سلمى مولا رسول الله ﷺ ، فخرجت إلى زوجها أبي رافع ، فأخيرته أن مارية ولدت غلاماً ، فجاء أبو رافع إلى رسول الله ﷺ فيبشره ، فوهد له عبداً .

قلت : وفي قصة مارية وإبراهيم أنواع من السنن ، أحدها : استحباب قبول المدية ، الثانية : قبول هدية أهل الكتاب ، الثالثة : قبول هدية الرقيق ، الرابع : جواز التسرى ، الخامس : البشاره لمن ولد له مولود بولده ، السادس : استحباب إعطاء البشره بشراء ، السابع : العقيقة عن المولود ، الثامن : كونها يوم سابعه ،

(٢) البخاري في العقيقة . باب : تسمية المولود غداة ولاده لم يتحقق وتحريكه ٣٠٣/٣ . وفي الأدب .

باب : من سمي بأسماء الأنبياء ... ٤/٨٠ ، ومسلم في الأدب . باب : استحباب تحريك المولود .... (٤) ٢٤ .

(٣) البخاري في الأدب . باب : تحويل الاسم إلى اسم أحسن منه ٤/٧٩ ، ٨٠ . ومسلم في الأدب .

باب : استحباب تحريك المولود ... (٥) ٢٩ .

الناسع : حلق رأسه ، العاشر : التصدق بزنة شعره ورقاً ، الحادى عشر : دفن الشعر في الأرض ولا يلقى تحت الأرجل ، الثانى عشر : تسمية المولود يوم ولادته ، الثالث عشر : جواز دفع الطفل إلى غير أمه ترخصه وتحضنه ، الرابع عشر : عيادة الوالد ولده الطفل .

[ ١٠٢ ] فإن النبي ﷺ لما سمع بوجهه انطلق إليه ، يعوده في بيت أى سيف القين ، فدعا به وضمه إليه وهو يكبد بنفسه ، فدمعت عيناه وقال : « تدمع العين ويحزن القلب ، ولا تقول إلا ما يرضي رب ، وإنما يبك يا إبراهيم هزوونون » <sup>(٤)</sup> .

الخامس عشر : جواز البكاء على الميت بالعين ، وقد ذكر في مناقب الفضيل ابن عياض ، أنه ضحك يوم موت ابنته - على ، فسئل عن ذلك ، فقال : إن الله تعالى قضى بقضاء فأحببت أن أرضي بقضاءه ، وهدى رسول الله ﷺ أكمل وأفضل ،

[ ١٠٣ ] فإنه جمع بين الرضا بقضاء ربه تعالى وبين رحمة الطفل ، فإنه لما قال له سعد بن عبادة : ما هذا يا رسول الله <sup>٩</sup> قال : « هذه رحمة ... ، وإنما يرحم الله من عباده الرحمة » <sup>(٥)</sup> والفضيل ضاق عن الجمع بين الأمرين ، فلم يتسع للرضا بقضاء رب وبقاء الرحمة للولد ، هذا جواب شيخنا سمعته منه .

السادس عشر : جواز الحزن على الميت ، وأنه لا ينقص الأجر ، ما لم يخرج إلى قول أو عمل لا يرضي رب ، أو ترك قول أو عمل يرضيه .

السابع عشر : تغسيل الطفل . فإن أبا عمر وغيره ذكروا : أن مرضعه أم بربدة امرأة أى سيف غسلته ، وحمل من يتها على سرير صغير إلى حمده .

الثامن عشر : الصلاة على الطفل ، قال أبو عمر : وصلى عليه رسول الله ﷺ

(٤) البخاري في الجناز . باب : قول النبي ﷺ : « إنما يبك هزوونون » . ٢٢٦/١ . ومسلم في الفضائل . باب : رحمة ﷺ الصيانت والمال ... (٦٢) .

(٥) البخاري في الجناز . باب : قول النبي : « يهذب الميت بعض بكاء أهله عليه » . بالفظ : « هذه رحمة جعلها الله في قلوب عباده وإنما يرحم الله من عباده الرحمة » . ٢٢٣/١ . وفي المرضي . باب : عيادة الصيانت . وفي الأيمان . باب : قول الله تعالى : « واقسموا بالله جهاد أيمانهم » . ١٥٢/٤ . ومسلم في الجناز . باب : البكاء على الميت (١١) .

وَكَبَرَ عَلَيْهِ أَرْبَعًا ، هَذَا قَوْلُ جَمِيعِ أَهْلِ الْعِلْمِ وَهُوَ الصَّحِيحُ ، وَكَذَلِكَ قَالَ الشَّعْبِيُّ :  
مَاتَ إِبْرَاهِيمَ ابْنَ النَّبِيِّ ﷺ وَهُوَ ابْنُ سَنَةِ عَشْرٍ شَهْرًا ، فَصَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ  
[ ١٠٤ ] وَرَوَى ابْنُ إِسْحَاقَ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ أَنَّى بَكْرٍ عَنْ عَائِشَةَ ، أَنَّ  
رَسُولَ اللَّهِ ﷺ دَفَنَ ابْنَهُ إِبْرَاهِيمَ ، وَلَمْ يَصُلْ عَلَيْهِ ، قَالَ : وَهَذَا غَيْرُ صَحِيحٍ ، لَأَنَّ  
الْجَمِيعَ قَدْ أَجْمَعُوا عَلَى الصَّلَاةِ عَلَى الْأَطْفَالِ ، إِذَا اسْتَهْلَكُوا وِرَاثَةً وَعَمَلاً مُسْتَفِضًا عَنِ  
السَّلْفِ وَالْخَلْفِ . وَلَا أَعْلَمُ أَحَدًا جَاءَ عَنْهُ غَيْرَ هَذَا إِلَّا عَنْ سَمْرَةَ بْنِ جَنْدُبٍ . قَالَ :  
وَقَدْ يَحْتَمِلُ أَنْ يَكُونَ مَعْنَى حَدِيثِ عَائِشَةَ : أَنَّهُ لَمْ يَصُلْ عَلَيْهِ فِي جَمَاعَةٍ ، وَأَمْرَ  
أَصْحَابِهِ فَصَلَّوْا عَلَيْهِ وَلَمْ يَحْضُرُهُمْ ، فَلَا يَكُونُ مُخَالِفًا لِمَا عَلَيْهِ الْعُلَمَاءُ فِي ذَلِكَ ، وَهُوَ  
أُولَى مَا حَمَلَ عَلَيْهِ . اَنْتَ هُنَّا .

وَقَدْ قَالَ غَيْرُهُ : إِنَّهُ اشْتَغَلَ عَنِ الصَّلَاةِ عَلَيْهِ بِأَمْرِ الْكَسْوَفِ وَصَلَاتِهِ ، فَإِنَّ  
الشَّمْسَ كَسَفَتْ يَوْمَ مَوْتِهِ ، فَشَغَلَ بِصَلَاةِ الْكَسْوَفِ ، فَإِنَّ النَّاسَ قَالُوا كَسَفَتْ  
الشَّمْسَ لِمَوْتِ إِبْرَاهِيمَ ،

[ ١٠٥ ] فَخَطَبَ النَّبِيُّ ﷺ خُطْبَةً خَطِيبَةَ الْكَسْوَفِ ، وَقَالَ فِيهَا : « إِنَّ الشَّمْسَ  
وَالقَمَرَ أَيَّانٌ مِنْ آيَاتِ اللَّهِ ، لَا يَنْكَسِفُانَ لِمَوْتِ أَحَدٍ وَلَا لِحَيَاةٍ ، وَلَكُنْ يَعْوِذُ اللَّهُ  
بِهِمَا عِبَادَهُ » <sup>(١)</sup> .

[ ١٠٦ ] وَقَدْ قَالَ أَبُو دَاوُدَ فِي سَنَتِهِ : وَبَابُ الصَّلَاةِ عَلَى الْطَّفَلِ ، ثُمَّ سَاقَ  
حَدِيثَ عَائِشَةَ مِنْ طَرِيقِ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْحَاقَ : « قَالَتْ : مَاتَ إِبْرَاهِيمَ ابْنَ النَّبِيِّ ﷺ  
وَهُوَ ابْنُ ثَمَانِيَّةِ عَشْرَ شَهْرًا ، فَلَمْ يَصُلْ عَلَيْهِ النَّبِيُّ ﷺ » <sup>(٢)</sup> .

[ ١٠٧ ] ثُمَّ سَاقَ فِي الْبَابِ عَنِ الْبَهْرَى ، قَالَ : لَمَّا مَاتَ إِبْرَاهِيمَ ابْنَ النَّبِيِّ عَلَيْهِ  
الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ ، صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ رَسُولُهُ ﷺ فِي الْمَقَاعِدِ <sup>(٣)</sup> ، وَهَذَا مَرْسَلٌ ، وَالْبَهْرَى :  
هُوَ أَبُو مُحَمَّدٍ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ يَسَارٍ مُوْلَى مَصْعُبِ بْنِ الرَّبِّرِ تَابِعِيٍّ ،

(١) الْبَخَارِيُّ فِي الْكَسْوَفِ بِرَوَايَاتِ مُتَعَدِّدَةٍ . يَدْعُونَ لِفَظَ : « وَلَكُنْ اللَّهُ يَعْوِذُ بِهِمَا عِبَادَهُ » . وَقَدْ  
يَابَ : قَوْلُ النَّبِيِّ ﷺ : « يَعْوِذُ اللَّهُ عِبَادَهُ بِالْكَسْوَفِ » . ١٨٤/١ - ١٨٦ . وَسَلَمَ فِي الْكَسْوَفِ . يَابَ :  
ذَكْرُ النَّدَاءِ بِصَلَاةِ الْكَسْوَفِ (٢١) .

(٢) أَبُو دَاوُدَ فِي الْجَنَازَةِ . يَابَ : الصَّلَاةُ عَلَى الْطَّفَلِ (٣١٨٧) .

(٣) أَبُو دَاوُدَ فِي الْجَنَازَةِ . يَابَ : الصَّلَاةُ عَلَى الْطَّفَلِ (٣١٨٨) .

[ ١٠٨ ] ثم ذكر بعده عن عطاء بن أبي رباح ، أن النبي ﷺ صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَى ابْنِ إِبْرَاهِيمَ وَهُوَ ابْنُ سَبْعِينَ لِيَلَةً<sup>(٩)</sup> ، وَهُذَا مَرْسُلٌ أَيْضًا ، وَكَانَهُ وَهُمْ وَاللَّهُ أَعْلَمُ فِي مَقْدَارِ عُمْرِهِ ، وَقَالَ الْبَهْبَقِيُّ : هَذِهِ الْآثَارُ وَإِنْ كَانَتْ مَرَاسِيلُ ، فَهُنَّ تَشَبَّهُ الْمَوْصُولُ وَيَشَدُّ بَعْضَهَا بَعْضًا .

[ ١٠٩ ] وقد أثبتو صلاة رسول الله ﷺ على ابْنِ إِبْرَاهِيمَ ، وَذَلِكَ أَوَّلُ مِنْ رِوَايَةٍ مِنْ رَوْيَيْهِ مِنْ رِوَايَةِ ابْنِ عَازِبٍ ، وَالْمَوْصُولُ الَّذِي أَشَارَ إِلَيْهِ هُوَ حَدِيثُ الْبَرَاءِ ابْنِ عَازِبٍ قَالَ : « صَلَّى رَسُولُ اللهِ ﷺ عَلَى ابْنِ إِبْرَاهِيمَ ، وَمَاتَ وَهُوَ ابْنُ سَتَةِ عَشَرَ شَهْرًا ، وَقَالَ إِنَّ لَهُ فِي الْجَنَّةِ مَرْضِعًا تَمَّ رِضَاعُهُ ، وَهُوَ صَدِيقُهُ<sup>(١٠)</sup> ، وَهُذَا حَدِيثٌ لَا يَبْثَتُ لِأَنَّهُ مِنْ رِوَايَةِ جَابِرِ الْجَعْفِيِّ وَلَا يَخْتَبِطُ بِحَدِيثِهِ ، وَلَكِنَّ هَذَا الْحَدِيثُ مِنْ مَرْسُلِ الْبَهْبَقِ وَعَطَاءِ الْشَّعْبِيِّ يَقُولُ بَعْضُهَا بَعْضًا ، وَكَانَ بَعْضُ النَّاسِ يَقُولُ : إِنَّمَا تَرَكَ الصَّلَاةَ عَلَيْهِ لَا سْتَغْنَاهُ عَنْهَا بِأَبْوَةِ رَسُولِ اللهِ ﷺ ، كَمَا اسْتَغْنَى الشَّهَدَاءُ عَنْهَا بِشَهَادَتِهِمْ ، وَهُنَّا مِنْ أَفْسَدِ الْأَقْوَالِ وَأَبْعَدُهَا عَنِ الْعِلْمِ ، فَإِنَّ اللَّهَ سَبَحَانَهُ شَرَعَ الصَّلَاةَ وَعَلَى الْأَنْبِيَاءِ وَالصَّدِيقِيْنَ ، وَقَدْ صَلَّى الصَّحَابَةُ عَلَى رَسُولِ اللهِ ﷺ عَلَيْهِ الصَّلَاةَ وَالسَّلَامُ ، وَالشَّهِيدُ : إِنَّمَا تَرَكَ الصَّلَاةَ عَلَيْهِ ، لِأَنَّهَا تَكُونُ بَعْدَ الْفَسْلِ وَهُوَ لَا يَفْسُلُ .

الحادي عشر : إنَّ الشَّمْسَ كَسَفَتْ يَوْمَ مَوْتِهِ ، فَقَالَ النَّاسُ : كَسَفَتْ لَوْتَ إِبْرَاهِيمَ ، فَخَطَّبَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ الصَّلَاةَ وَالسَّلَامَ خَطْبَةَ الْكَسْفِ ، وَقَالَ : « إِنَّ الشَّمْسَ وَالقَمَرَ لَا يَكْسِفَانِ لَوْتَ أَحَدٍ وَلَا حَيَاةً<sup>(١١)</sup> » ، وَفِيهِ ردٌّ عَلَى مَنْ قَالَ : إِنَّهُ مَاتَ عَشَرَ الْحَرَمَ ، فَإِنَّ اللَّهَ سَبَحَانَهُ وَتَعَالَى أَجْرُ الْعَادَةِ الَّتِي أَوْجَبَتْهَا حُكْمَتُهُ ، بَأَنَّ الشَّمْسَ إِنَّمَا تَكْسِفُ لِيَالِي السَّرَّارِ ، كَمَا أَنَّ الْقَمَرَ إِنَّمَا يَنْكِسُفُ فِي الْأَبْدَارِ ، كَمَا أَجْرُى الْعَادَةَ بِطَلُوعِ الْمَلَلِ أَوَّلَ الشَّهْرِ ، وَأَبْدَارِهِ فِي وَسْطِهِ وَأَحْمَاقِهِ فِي آخِرِهِ .

الثَّيْرُونَ : أَنَّ النَّبِيِّ عَلَيْهِ الصَّلَاةَ وَالسَّلَامَ أَخْبَرَ أَنَّ لَهُ مَرْضِعًا يَمْرِضُعُهُ يَمْرِضُعُهُ فِي الْجَنَّةِ ، وَهُنَّا يَدِلُّ عَلَى أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى يَكْمِلُ لِأَهْلِ السَّعَادَةِ مِنْ عِبَادِهِ بَعْدَ مَوْتِهِمُ النَّفْصَ

(٩) أَبُو دَاوُدُ فِي الْجَنَّةِ . بَابُ : الصَّلَاةُ عَلَى الطَّفَلِ (٣١٨٨) .

(١٠) وَرَدَ فِي صَحِيحِ الْبَخْرَى أَنَّ عَدَى بْنَ ثَابَتَ سَمِعَ الْبَرَاءَ بْنَ عَازِبٍ قَالَ : لَا تُؤْتُقَى إِبْرَاهِيمَ قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ : « إِنَّ لَهُ مَرْضِعًا فِي الْجَنَّةِ » . الْجَنَّةِ . بَابُ : مَا قَلَّ فِي أُولَادِ الْمُسْلِمِينَ ٢٣٩/١ . وَبَدَءَ الْخَلْقَ . بَابُ : مَا جَاءَ فِي صَفَةِ الْجَنَّةِ وَأَنَّهَا مَخْلُوقَةٌ ٢١٨/٢ . وَالْأَدْبُ . بَابُ : مِنْ سَمِيَّ بِأَسْمَاءِ الْأَنْبِيَاءِ ٨٠/٤ .

الذى كان في الدنيا ، وفي ذلك آثار ليس هنا موضعها ، حتى قيل : إن من مات وهو طالب للعلم ، كما له حصوله بعد موته ، وكذلك من مات وهو يتعلم القرآن ، والله أعلم .

[ ١١٠ ] الحادى والعشرون : أن النبي ﷺ أوصى بالقبط خيراً . وقال : « إن لهم ذمة ورحماً »<sup>(١)</sup> فإن سريتى الخليلين الكريمين إبراهيم و محمد عليهما الصلاة والسلام كانتا منهم وهما : هاجر ومارية ، فاما هاجر : فهي أم إسماعيل أى العرب ، فهذا الرحيم ، وأما الذمة : فما حصل من تسرى النبي عليه السلام بمارية وإيلادها إبراهيم ، وذلك ذمام يجب على المسلمين رعايته ما لم تضيعه القبط ، والله أعلم .

[ ١١١ ] وقد روى البخارى في صحيحه عن السدى قال : سألت أنس ابن مالك : كم كان يبلغ إبراهيم ابن النبي عليه الصلاة والسلام ؟ قال : كان قد ملا مهنه ولو بقى لكان نبياً ، ولكن لم يكن ليقى ، لأن نبيكم آخر الأنبياء . وقد روى عيسى بن يونس عن ابن أى خالد قال : قلت لابن أى أوف : أرأيت إبراهيم ابن النبي عليه الصلاة والسلام ؟ قال : مات وهو صغير . ولو قدر أن يكون بعد محمد نبي لعاش ، ولكنه لا نبي بعد محمد عليه الصلاة والسلام .

قال ابن عبد البر : ولا أدرى ما هذا ، وقد ولد نوح عليه السلام من ليسنبي ، وكما يلد غير النبي نبياً ، فكذلك يجوز أن يلد النبي ﷺ غير نبي ، ولو لم يلد النبي إلا نبياً لكان كل أحد نبياً ، لأنه من ولد نوح ، وأدم نبي مكلم ، ما أعلم في ولده لصلبه نبياً غير شيث ، والله أعلم .

وهذا فصل معترض يتعلق بوقت تسمية المولود ، ذكرناه استطراداً فلتراجع إلى مقصود الباب ، فنقول : إن التسمية لما كانت حقيقة تعریف الشيء المسمى ، لأنه إذا وجد وهو مجهول الاسم لم يكن له ما يقع تعریفه به ، فجاز تعریفه يوم وجوده ، وجاز تأخیر التعریف إلى ثلاثة أيام ، وجاز إلى يوم المعرفة عنه ، ويجوز قبل ذلك وبعده ، والأمر فيه واسع .

(١) عن أى ذر قال : قال رسول الله ﷺ : إنكم ستحبون أرضاً يذكر فيها القواط باسمها يأهلها خيراً ، فإن لهم ذمة ورحماً ..... . وعنه أيضاً : إنكم ستحبون مصر . وهي أرض يسمى فيها القواط . فإذا فتحموها فأحسنوا إلى أهلها . فإن لهم ذمة ورحماً ، أو قال : ذمة وصغيراً ..... . مسلم في فضائل الصحابة . باب : وصية النبي يأتم مصر (٢٢٦، ٢٢٧) . والقواط : جزء من أجزاء الدينار والدرهم وغيرها ، وكان أهل مصر يتكلرون من استعماله والكلام به .

## الفصل الثاني

### فيما يستحب من الأسماء وما يكره منها

[ ١١٢ ] عن أبي الدرداء قال : قال رسول الله ﷺ : « إنكم تدعون يوم القيمة بأسمائكم وبأسماء آبائكم ، فأشتوا أسمائكم » (١٢) (رواه أبو داود بإسناد حسن ) ،

[ ١١٣ ] وعن أبي عمر قال : قال رسول الله ﷺ : « إن أحب أسمائكم إلى الله ( عبد الله ، وعبد الرحمن ) » (١٣) (رواه مسلم في صحيحه ) .

[ ١١٤ ] وعن جابر قال : ولد لرجل منا غلام فسماه القاسم ، فقلنا لا تكثيك أبا القاسم ولا كرامة ، فأخبر النبي عليه الصلاة والسلام فقال : « سمي ابنك عبد الرحمن » (١٤) متفق عليه .

[ ١١٥ ] وعن أبي وهب الجشمي قال : قال رسول الله ﷺ : « تسموا بأسماء الأنبياء ، وأحب الأسماء إلى الله ، عبد الله وعبد الرحمن ، وأصدقها : حارث وهمام ، وأভيجهما حرب ومرة » (١٥) قال أبو محمد بن حزم : اتفقوا على استحسان الأسماء - المضافة إلى الله ، كعبد الله وعبد الرحمن ، وما أشبه ذلك ، فقد اختلف الفقهاء في أحب الأسماء إلى الله ، فقال الجمهور : أحبها إليه عبد الله وعبد الرحمن ، وقال سعيد بن المسيب : أحب الأسماء إليه أسماء الأنبياء ، والحديث الصحيح يدل على أن أحب الأسماء إليه : عبد الله وعبد الرحمن .

(١٢) أبو داود في الأدب . باب : في تغير الأسماء (٤٩٤٨) . وأحمد في المسند ١٩٤/٥ . وانظر : ضعيف الجامع حيث ضعفه الألباني (٢٠٣٥) .

(١٣) مسلم في الأدب . باب : النهي عن التكني بأبا القاسم وبيان ما يستحب من الأسماء (٢) . والترمذى في الأدب . باب : ما جاء ما يستحب من الأسماء ٢٧٥/١٠ . وابن ماجه في الأدب . باب : ما يستحب من الأسماء (٣٨٢٨) . وأبو داود في الأدب . باب : في تغير الأسماء (٤٩٤٩) .

(١٤) البخارى في الأدب . باب : أحب الأسماء إلى الله عز وجل ٧٩/٤ .

(١٥) أبو داود في الأدب . باب : في تغير الأسماء (٤٩٥٠) ، وأحمد في المسند ٣٤٥/٤ . وانظر : ضعيف الجامع حيث ضعفه الألباني (٢٤٣٤) .

فصل - وأما المكروره منها والمحرم ، فقال أبو محمد بن حزم : اتفقوا على تحرير كل اسم معبد لغير الله : كعبد العزى وعبد هبل ، وعبد عمرو ، وعبد الكعبة وما أشبه ذلك - حاشا عبد المطلب ، انتهى . فلا تخل التسمية بعيد على ، ولا عبد الحسين ولا عبد الكعبة .

[ ١١٦ ] وقد روى ابن أبي شيبة حديث يزيد بن المقدام بن شريح عن أبيه عن جده هاني بن شريح قال : « وفد على النبي عليه الصلاة والسلام قوم ، فسمعهم يسمون : عبد الحجر ، فقال له : ما اسمك ؟ فقال : عبد الحجر ، فقال له رسول الله ﷺ : إنما أنت عبد الله » ، فما قيل : كيف يتفقون على تحرير الاسم المعبد لغير الله ،

[ ١١٧ ] وقد صرحت عليه السلام أنه قال : « تنس عبد الدينار وعبد الدرهم ، تنس عبد الخميصة ، تنس عبد القطيقة »<sup>(١٦)</sup> .

[ ١١٨ ] وصح عنه أنه قال :

أنا النبي لا كذب أنا ابن عبد المطلب<sup>(\*)</sup>

[ ١١٩ ] ودخل عليه رجل وهو جالس بين أصحابه فقال : أياكم ابن عبد المطلب ؟ فقالوا : هذا ، وأشاروا إليه . فالجواب : أما قوله : تنس عبد الدينار ، فلم يرد به الاسم ، وإنما أراد به الوصف والدعاء على من تبعد قلبه للدينار والدرهم ، فرضى بعيوديتما عن عبودية ربها تعالى ، وذكر الأثمان والملابس وهو جمال الباطن والظاهر .

وأما قوله : أنا ابن عبد المطلب ، فهذا ليس من باب إنشاء التسمية بذلك ، وإنما هو من باب الإخبار بالاسم الذي عرف به المسمى دون غيره ، والإخبار يمثل ذلك على وجه تعریف المسمى لا يحرم ، ولا وجه لتخصيص أبي محمد بن حزم ذلك بعد المطلب خاصة ، فقد كان الصحابة يسمون بنى عبد شمس وبنى عبد الدار : بأسمائهم ، ولا ينكر عليهم النبي ﷺ ، فيباب الإخبار أوسع من باب الإنشاء ، فيجوز فيه ما لا يجوز في الإنشاء .

(١٦) البخاري في الجهد . باب : المحرارة في القزو في سيل الله / ٢ ، ١٥١ ، ١٥٠ . وفي الرقاق . باب : ما ينافي من فضة الملل ٤/١١٩ . وابن ماجه في الرهد . باب : في المكررين (٤١٣٦) .

(\*) البخاري في المفاز . باب : قول الله تعالى : « وَيَوْمَ حِينَ إِذْ أَعْجَبْتُمْ كُلَّكُمْ ... » . ٦٦/٢

## فصل - ومن المحرم :

[ ١٢٠ ] التسمية بملك الملوك وسلطان السلاطين وشاهنشاه ، فقد ثبت في الصحيحين من حديث أبي هريرة عن النبي عليه الصلاة والسلام قال : « إن أخنع اسم عند الله رجل يسمى ملك الأملالك » ، وفي رواية : أخنوي - بدل أخنع ، وفي رواية لمسلم : « أغبظ رجل عند الله يوم القيمة وأبغبشه رجل كان يسمى : ملك الأملالك ، لا ملك إلا الله »<sup>(١٧)</sup> ومعنى أخنع وأخنوي : أوضاع ، وقال بعض العلماء : وفي معنى ذلك كراهة التسمية بقاضى القضاة وحاكم الحكماء ، فإن حاكم الحكم في الحقيقة هو الله ، وقد كان جماعة من أهل الدين والفضل يتورعون عن إطلاق لفظ قاضى القضاة وحاكم الحكماء قياساً على ما يبغضه الله ورسوله من التسمية بملك الأملالك ، وهذا مغض القياس ، قلت : وكذلك تحرم التسمية بسيد الناس وسيد الكل ، كما يحرم سيد ولد آدم ، فإن هذا ليس لأحد إلا لرسول الله عليه السلام وحده ، فهو سيد ولد آدم ، فلا يحل لأحد أن يطلق على غيره ذلك .

## فصل - ومن الأسماء المكرورة:

[ ١٢١ ] ما رواه مسلم في صحيحه عن سمرة بن جندب ، قال : قال رسول الله عليه السلام : « لا تسمين غلاماً يساراً ولا رياحاً ولا نجاحاً ولا أفلح ، فإنك تقول ألم هو ؟ فلا يكون ، فيقول لا إنما هن أربع لا تزيدن على »<sup>(١٨)</sup> وهذه الجملة الأخيرة ليست من كلام رسول الله عليه السلام ، وإنما هي من كلام الراوى .

[ ١٢٢ ] وفي سنن أبي داود من حديث جابر بن عبد الله ، قال : أراد النبي عليه السلام أن ينهى أن يسمى يعل وبركة وأفلح ويسار ونافع ونحوه بلفظ : لا ... ولا تسمين سكت بعد عنها ، فلم يقل شيئاً ، ثم قبض ولم ينه عن ذلك ، ثم أراد عمر أن ينهى عن ذلك ثم تركه ،

(١٧) البخاري في الأدب . باب : أبغض الأسماء إلى الله ٨١/٤ . ومسلم في الأدب . باب : تحرم التسمى بملك الأملالك وبملك الملوك (٢١٠٢٠) .

(١٨) مسلم في الأدب . باب : كراهة التسمية للأسماء الفبيحة ونافع ونحوه بلفظ : لا ... ولا تسمين غلامك يساراً ولا رياحاً ، ولا نجحها ، ولا أفلح ، فإنك تقول : ألم هو ؟ فلا يكون . فيقول : لا ، إنما هن أربع . فلا تزيدن على . والجملة الأخيرة من قول الراوى (١٢) . وباللفظ أخرى (١١١١٠) . وأبي داود في الأدب . باب : في تغيير الاسم القبيح (٤٩٥٩ ، ٤٩٥٨) .

[ ١٢٣ ] و قال أبو بكر بن أبي شيبة ثنا محمد بن عبيد عن الأعمش عن أبي سفيان عن جابر ، قال : قال رسول الله ﷺ : « إن عشت إن شاء الله أنتي أمتي أن يسموا نافعاً ، وأفلح وبركة » ، قال الأعمش : لا أدرى أذكر نافعاً أم لا<sup>(١٩)</sup> .

[ ١٢٤ ] وفي سنن ابن ماجه من حديث أبي الزبير عن جابر عن عمر ابن الخطاب قال : قال رسول الله ﷺ : « إن عشت إن شاء الله لأئهين أمتي أن يسموا : رياحاً ونجيحاً وأفلح ويسار »<sup>(٢٠)</sup> ، قلت : وفي معنى هذا مبارك ومفلح وخير وسرور ونعمة وما أشبه ذلك ، فإن المعنى الذي كره له النبي ﷺ ، التسمية بذلك الأربعة موجود فيها ، فإنه يقال : أعنديك خير ؟ أعنديك سرور ؟ أعنديك نعمة ؟ فيقول : لا ، فتشتمز القلوب من ذلك وتنظر به ، وتدخل في باب المكروه . وفي الحديث أنه كره أن يقال : خرج من عندي برة ، مع أن فيه معنى آخر يقوضى النبي ، وهو تركية النفس بأنه مبارك ومفلح ، وقد لا يكون كذلك ،

[ ١٢٥ ] كما رواه أبو داود في سنته ، أن رسول الله ﷺ نهى أن تسمى برة ، وقال : « لا ترکوا أنفسكم ، الله أعلم بأهل البر منكم »<sup>(٢١)</sup> ،

[ ١٢٦ ] وفي سنن ابن ماجه عن أبي هريرة ، أن زينب كان اسمها برة ، فقيل تركي نفسها ، فسمها النبي ﷺ : زينب<sup>(٢٢)</sup> .

### فصل - أسماء الشياطين

[ ١٢٧ ] ومنها التسمية بأسماء الشياطين ، كخنرب ، والوهان ، والأعور ، والأجدع ، قال الشعبي : عن مسروق ، لقيت عمر بن الخطاب ، فقال : من أنت ؟ قلت : مسروق بن الأجدع ، فقال عمر رضي الله عنه : سمعت رسول الله

(١٩) أبو داود في الأدب . باب : في تغيير الاسم القبيح (٤٩٦٠) وهو صحيح .

(٢٠) ابن ماجه في الأدب . باب : ما يكره من الأسماء بالغط : « فلن عشت ، إن شاء الله ، لأئهين أن يسمى رياحاً ونجيحاً وأفلح ويساراً » . (٣٧٢٩) .

(٢١) أبو داود في الأدب . باب : في تغيير الاسم القبيح (٤٩٥٣) .

(٢٢) البخاري في الأدب . باب : تحويل الاسم إلى اسم أحسن منه ٨٠/٤ . ومسلم في الأدب

(١٧، ١٨، ١٩) . ابن ماجه في الأدب . باب تغيير الأسماء (٣٧٣٢) .

يقول : « الأجدع : شيطان » (٢٣) .

[ ١٢٨ ] وفي سنن ابن ماجه وزيادات عبد الله في مسندي أبيه من حديث أبي ابن كعب عن النبي ﷺ قال : « إن للوضوء شيطاناً ، يقال له : الوهان ، فاقرأوا وسوس الماء » (٢٤) .

[ ١٢٩ ] وشكى إليه عثمان بن أبي العاص من وسوساته في الصلاة ، فقال : ذلك شيطان يقال له : خنزب (٢٥) ،

[ ١٣٠ ] وذكر أبو بكر بن أبي شيبة ، ثنا حميد بن عبد الرحمن عن هشام عن أبيه أن رجلاً كان اسمه الحباب ، فسماه رسول الله ﷺ عبد الله ، قال : « الحباب : شيطان » (٢٦) .

### فصل -

ومنها أسماء الفراعنة والجبابرة ، كفرعون وقارون وهامان والوليد ،

[ ١٣١ ] قال عبد الرزاق في « الجامع » أخبرنا معمر عن الزهرى قال : أراد رجل أن يسمى ابنه له : الوليد ، فنهاه رسول الله ﷺ وقال : « إنه سيكون رجل ، يقال له . الوليد يعمل في أمته بعمل فرعون في قومه » (٢٧) .

فصل - ومنها أسماء الملائكة . كجبريل وميكائيل وإسرافيل ، فإنه يكره

(٢٣) أبو داود في الأدب (٤٩٥٧) . وابن ماجه في الأدب (٣٧٣١) وأحمد في المسند ١/٣١ . وانظر :

ضعيف الجامع حيث ضعفه الألباني (٢٢٧١) .

(٢٤) الترمذى في الطهارة . باب : كراهة الإسراف في الماء ١/٧٦، ٧٧ . وابن ماجه في الطهارة .

باب : ما جاء في القصد في الوضوء وكراهة التعدى فيه (٤٢١) . وأحمد في المسند ٥/١٣٦ . وانظر : ضعيف

الجامع حيث ضعفه الألباني (١٩٦٨) .

(٢٥) عن عثمان بن أبي العاص قال : قلت : يا رسول الله إن الشيطان قد حال بيني وبين صلاتي وقرأني بليسها على ، فقال رسول الله ﷺ : « ذلك شيطان يقال له : خنزب فإذا أحسته فصرد بهمه واتقل على يسارك للألا . قال : فعلت ذلك فأذعنه الله عنى » . مسلم في السلام . باب : التعود من شيطان الوسوسة في الصلاة (٦٨) ، وأحمد في المسند ٤/٢١٦ .

(٢٦) رواه عبد الرزاق في المصنف عن طريق الزهرى بلفظ : « ... إن الحباب اسم الشيطان » .

(٢٧) عبد الرزاق في المصنف (١٩٨٦١) وقال محققه بهامته : الحديث عنه ابن حبان وابن الجوزى في ابن محمد ابن عمرو بن حزم مرسلاً (٢٧٥٢) .

(٢٨) عبد الرزاق في المصنف (١٩٨٦١) وقال محققه بهامته : الحديث عنه ابن حبان وابن الجوزى في الموضوعات ، وتفقىءه الحافظ بن حجر ، وأورد البخارى في صحبيه ما يدل على جواز التسمية بالوليد .

تسمية الأدميين بها ، قال أشهب : سُئل مالك عن التسمى بمحريل ، فكره ذلك ، ولم يعجبه . وقال القاضي عياض : قد استظهر بعض العلماء التسمى بأسماء الملائكة ، وهو قول الحارث بن مسكين ، قال وكره مالك التسمى : بمحريل وياسين ، وأباح ذلك غيره ، قال عبد الرزاق في الجامع ، عن معمر قال : قلت لحمد بن أبي سليمان : كيف تقول في رجل تسمى : بمحريل وميكائيل ، فقال : لا بأس به<sup>(٢٨)</sup> .

[ ١٣٢ ] قال البخاري في تاريخه : قال أحمد بن الحارث ثنا أبو قتادة الشامي ، ليس بالحراني - مات سنة أربع وستين ومائة - ثنا عبد الله بن جراد قال : صحبني رجل من مرينة ، فأقى النبي ﷺ وأنا معه ، فقال : يا رسول الله : ولد لي مولود فما بخير الأسماء ؟ قال : « إن خير أسمائكم : الحارث وهمام ، ونعم الاسم عبد الله وعبد الرحمن ، وتسموا بأسماء الأنبياء ، ولا تسموا بأسماء الملائكة . قال : وباسنك ؟ قال : وباسنى ، ولا تكونوا يكتسي<sup>(٢٩)</sup> » قال البهقى : قال البخاري في غير هذه الرواية في إسناده نظر .

فصل - ومنها الأسماء التي لها معان تكررها الفوس ولا تلامها ، كحرب ومرة وكلب وحية وأشباحها ،

[ ١٣٣ ] وقد تقدم الأثر الذي ذكره مالك في موطأه ، أن رسول الله ﷺ قال : « للقحة<sup>(٣٠)</sup> من يحلب هذه ؟ » فقام رجل ، فقال : أنا ، فقال : ما اسمك ؟ قال الرجل : مرة ، فقال له : اجلس ، ثم قال : من يحلب هذه ؟ فقام رجل آخر ، فقال له : ما اسمك ؟ قال : حرب ، فقال له : اجلس ، ثم قال : من يحلب هذه ؟ فقام رجل ، فقال : أنا ، قال : ما اسمك ؟ قال : يعيش ، فقال له رسول الله عليه الصلاة والسلام : احلب<sup>(٣١)</sup> ، فكره مبشرة المسئى بالاسم المكرور لحلب الشاة .

[ ١٣٤ ] وقد كان النبي عليه الصلاة والسلام يشتد عليه الاسم القبيح ويكرره جداً من الأشخاص والأماكن والقبائل والجبال ، حتى أنه مرف لمن بين

(٢٨) عبد الرزاق في المصنف (١٩٨٥٠) .

(٢٩) السيوطي في جمع الجوايمع ٤٤٤/٢ .

\* للقحة . ناقة حلوة ذات لبن

(٣٠) سبق تخربيه .

جبلين ، فسائل عن اسمهما ؟ فقيل له : فاضح ومخز ، فعدل عنهما ، ولم يكر بينهما ، وكان عليه السلام شديد الاعتناء بذلك . ومن تأمل السنة وجد معان في الأسماء مرتبطة بها ، حتى كان معانها مأخوذة منها ، وكأن الأسماء مشتقة من معانها ،

[ ١٣٥ ] فتأمل قوله عليه الصلاة والسلام : « أسلم - سلمها الله وغفار - غفر الله لها وغصية عصت الله » <sup>(٣١)</sup> .

[ ١٣٦ ] قوله لما جاء سهيل بن عمرو يوم الصلح ، سهل أمركم ،

[ ١٣٧ ] قوله لبريدة لما سأله عن اسمه ، فقال : بريدة . قال : يا أبا بكر ! برد أمرنا ، ثم قال : من أنت ؟ قال : من أسلم ، فقال لأبي بكر : سلمنا ، ثم قال : من ؟ قال : من سهم ؟ قال : خرج سهمك .

[ ١٣٨ ] ذكره أبو عمر في استذكاره حتى أنه كان يعبر بذلك في التأويل ، فقال : رأيت كأننا في دار عقبة بن رافع ، فأتينا بروط من رطب ابن طاب ، فأولت العاقبة لنا في الدنيا والرفقة ، وإن ديننا قد طاب ،

[ ١٣٩ ] وإذا أردت أن تعرف تأثير الأسماء في مسمياتها . فتأمل حديث سعيد بن المسيب عن أبيه عن جده قال : أتيت إلى النبي عليه الصلاة والسلام ، فقال : ما أسمك ؟ قلت : حزن ، فقال : أنت سهل ، قال : لا غير اسمها سهانه ألى ، قال ابن المسيب : فما زالت تلك الحزونة فيها بعد <sup>(٣٢)</sup> ، رواه البخاري في صحيحه ، والحزونة : الغلظة ، ومنه أرض حزنة وأرض سهلة . وتأمل ما رواه مالك في الموطأ عن يحيى بن سعيد أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال لرجل : ما أسمك ؟ قال : حمرة ، قال : ابن من ؟ قال : ابن شهاب ، قال : من ؟ قال : من الحرق ، قال : أين مسكنك ؟ قال : بحرة النار ، قال : بأيتها ؟ قال : بذات لطى ، قال عمر : أدرك أهلك فقد هلكوا واحتقرقا <sup>(٣٣)</sup> ، فكان كما قال عمر ، هذه رواية مالك .

(٣١) البخاري في مناقب فريش . باب : ذكر أسلم وغفار ومرينة ... ينقط : « غفار غفر الله لها ، وأسلم سلمها الله ، وغصية عصت الله ورسوله » . ٢٦٦/٢ . وسلم في المساجد . باب : استحساب المقرب في جميع الصلاة ، إذا نزلت بال المسلمين نازلة (٣٠٨) . وفي فضائل الصحابة . باب : دعاء النبي لغفار وأسلم (١٨٦، ١٨٧) .

(٣٢) البخاري في الأدب . باب : اسم الحزن . ٧٩/٤ .

(٣٣) سبق تخرجه .

ورواه الشعبي . فقال : جاء رجل من جهينة إلى عمر بن الخطاب رضي الله عنه ، فقال : ما أسلك ؟ قال : شهاب ، قال : أين من ؟ قال : ابن جرة ، قال : ابن من ؟ قال : ابن ضرام ، قال : من ؟ قال : من المحرقة ، قال : أين منزلك ؟ قال : بحرة الشار ، قال : ويحك - أدرك أهلك ومتلك ، فقد أحرقهم ، قال : فأناهم فألفاهم قد احترق عامتهم .

وقد استشكل هذا من لم يفهمه ، وليس بحمد الله مشكلا ، فإن مسبب الأسباب جعل هذه المناسبات مقتضيات لهذا الأثر ، وجعل اجتماعها على هذا الوجه الخاص موجبا له ، وأخر اقتضاءها لأثرها إلى أن نكلم به من ضرب الحق على لسانه ، ومن كان الملك ينطبق على لسانه . فحيثذا كمل اجتماعها وتمت . فرتب عليها الأثر ، ومن كان له في هذا الباب فقه نفس ، انتفع به غاية الانتفاع ، فإن البلاء موكل بالمنطق ،

[ ١٤٠ ] قال أبو عمر : وقد قال النبي عليه الصلاة والسلام : « البلاء موكل بالقول » <sup>(٣٤)</sup> .

[ ١٤١ ] ومن البلاء الحاصل بالقول - قول الشيخ البائس ، الذي عاده النبي عليه السلام ، فرأى عليه حمى فقال : « لا بأس ظهور إن شاء الله » فقال : بل حمى تفور على شيخ كبير تزيره القبور ، فقال عليه الصلاة والسلام ، فنعم إذا . وقد رأينا من هذا عبراً فينا وفي غيرنا ، والذي رأيناه كقطرة في بحر ، وقد قال المؤمل الشاعر :

شف المؤمل يوم النقلة النظر ليت المؤمل لم يخلق له البصر

فلم يلبيت أن عمي ،

[ ١٤٢ ] وفي جامع ابن وهب أن رسول الله عليه السلام أتى بغلام ، فقال : « ما سمعتم هذا ؟ قالوا : الساب ، فقال : لا تسموه الساب ، ولكن عبد الله » . قال : فغلبوا على اسمه ، فلم يمت حتى ذهب عقله ، فحفظ المنطق وتخبر الأسماء من توفيق الله للعبد ، وقد أمر النبي عليه الصلاة والسلام من تمن أن يحسن أبنيته ،

(٣٤) انظر : ضعيف الجامع حيث عزاه لابن أبي الدنيا في ذم النية عن الحسن مرسلًا ، وللبيه عن أنس وقال : ضعيف (٢٣٧٦) .

[ ١٤٣ ] وقال : « إن أحدكم لا يدرى ما يكتب له من أمنيته » ، أى ما يقدر له منها ، وتكون أمنيته سبب حصول ما تمناه أو بعضه ، وقد بلغك أو رأيت أخبار كثير من المتنين أصايتها أماناتهم أو بعضها ، وكان أبو بكر الصديق رضى الله عنه يتمثل بهذا البيت :

احذر لسانك أن تقول فتليل إن البلاء موكل باللطف

ولما نزل الحسين وأصحابه بكرباء ، سأله عن اسمها ؟ فقيل : كربلاء ، فقال : « كرب وبلاء » ولا وقت حلية السعدية على عبد المطلب ، تسله رضاع رسول الله عليه عليه السلام قال لها : من أنت ؟ قالت : امرأة من بنى سعد ، قال : فما اسمك ؟ قالت : حلية ، فقال : بخ بخ ، سعد وحلم ، هاتان خلتان فيما غناء الدهر .

[ ١٤٤ ] وذكر سليمان بن أرقم عن عبيد الله بن عبد الله عن ابن عباس قال : بعث ملك الروم إلى النبي عليه الصلاة والسلام رسولا ، وقال : انظر أين تراه جالسا ، ومن إلى جنبه ، وانظر إلى ما بين كتفيه . قال : فلما قدم ، رأى رسول الله عليه الصلاة والسلام جالسا على نشر واضعا قدميه في الماء ، عن يمينه أبو بكر ، فلما رأه النبي عليه عليه السلام قال : « تحول فانظر ما أمرت به » ، فنظر إلى الخاتم ، ثم رجع إلى صاحبه فأخبره الخبر ، فقال : ليعلو أمره ويملكن ما تحت قدمي ، فينال بالنشر : العلو ، وبالماء : الحياة .

وقال عروة بن الحكم : لما دعا ابن الزبير إلى نفسه ، قام عبد الله بن مطیع لبياع ، فقبض عبد الله بن الزبير يده ، وقال لعبيد الله بن على بن أبي طالب : قم فبایع ، فقال عبيد الله : قم يا مصعب فبایع ، فقام فبایع ، فقال الناس : أى أن بیاع ابن مطیع ، وبایع مصعبا ليجددن في أمره صعوبة ، وقال سلمة بن مخرب : نزل الحجاج دير قرة ، ونزل عبد الرحمن بن الأشعث دير الجمامج ، فقال الحجاج : استقر الأمر في يدي ، وتجهم به أمره ، والله لأقتلنه ، وهذا باب طويل عظيم النفع نهنا عليه أدنى تنبيه ، والمقصود ذكر الأسماء المكرورة والمحبوبة .

فصل - وما يعنی تسمية الإنسان به أسماء الرب تبارك وتعالى ، فلا يجوز التسمية : بالأحد والحمد ، ولا بالخالق ولا بالرازق ، وكذلك سائر الأسماء المختصة بالرب تبارك وتعالى ، ولا يجوز تسمية الملوك بالقاهر والظاهر ، كما لا يجوز تسميتهم بالجبار والمتكبر ، والأول والآخر ، والباطن وعلام الغيوب .

[ ١٤٥ ] وقد قال أبو داود في سنته : حدثنا الريبع بن نافع عن يزيد ابن المقدام بن شريح عن أبيه عن جده شريح عن أبيه هاني ، أنه لما وفد إلى رسول الله عليه الصلاة والسلام إلى المدينة مع قومه ، سمعهم يكتونه بأبا الحكم ، فدعاه عليه الصلاة والسلام فقال : « إن الله هو الحكم وإليه الحكم ، فلم تكن أبا الحكم ؟ فقال : إن قومي إذا اختلفوا في شيء أتوني ، فحكمت بينهم ، فرضي كلا الفريقين ، فقال رسول الله ﷺ : « ما أحسن هذا ! فما لك من الولد ؟ قال : لي شريح ومسلم وعبد الله ، قال : فمن أكيرهم ؟ قلت : شريح ، قال : فلت أبو شريح » <sup>(٣٥)</sup> .

[ ١٤٦ ] وقد تقدم ذكر الحديث الصحيح : « أبغض رجل على الله تسمى : بملك الأموال » <sup>(٣٦)</sup> .

[ ١٤٧ ] وقال أبو داود ثنا مسند ثنا بشير بن المفضل ثنا أبو سلمة سعيد ابن يزيد عن أبي نصرة عن مطراف بن عبد الله بن الشخير . قال : قال أبي : انطلقت في وفد بني عامر إلى رسول الله ﷺ فقلنا : أنت سيدنا ، فقال : « السيد : الله ، قلنا : وأفضلنا فضلا وأعظمنا طولا ، فقال : قولوا بقولكم أو بعض قولكم ولا يستجرينكم الشيطان » <sup>(٣٧)</sup> ،

[ ١٤٨ ] ولا ينافي هذا قوله عليه الصلاة والسلام : « أنا سيد ولد آدم » <sup>(٣٨)</sup> فإن هذا إنذار منه عما أعطاه الله من سيادة النوع الإنساني وفضله وشرفه عليهم . وأما وصف الرب تعالى بأنه السيد فذلك وصف لربه على الإطلاق ، فإن سيد الخلق هو مالك أمرهم الذي إليه يرجعون ، وبأمره يعملون ، وعن قوله يصدرون ، فإذا كانت الملائكة والإنس والجن خلقاً له سبحانه وتعالى وملكاً له ،

(٣٥) أبو داود في الأدب . باب : في تغيير الاسم الفريح (٤٩٥٥) . والسائل في آداب القضاء . باب : إذا حكموا رجلاً قضى بينهم ٢٢٦/٨ ، ٢٢٧ .

(٣٦) سبق تخربيه .

(٣٧) أبو داود في الأدب . باب : في كراهة التلاعج (٤٨٠٦) . وأحمد في المسند ٤/٢٤ ، ٢٥ .

(٣٨) مسلم في الفضائل . باب : تفضيل نبينا على جميع الخلق (٣) وأبو داود في السنة . باب : في التخيير بين الأنباء (٤٦٧٣) وأحمد في المسند ٢/٤٠٥٤ . عن أبي هريرة . والترمذى في المناقب . أبواب : مناقب رسول الله ﷺ ١٣/١٠٢ ، ١٠٣ . وابن ماجه في الزهد . باب : ذكر الشفاعة (٤٣٠٨) . وأحمد في المسند ٢/٣ . وهم عن أبي سعيد الخدري .

ليس لهم غناء عنه طرفة عين ، وكل رغباتهم إليه وكل حواائحهم إليه ، كان هو سبحانه وتعالى السيد على الحقيقة ، قال علي بن أبي طلحة عن ابن عباس في تفسير قول الله الصمد ، قال : السيد الذي كمل سؤده ، والمقصود أنه لا يجوز لأحد أن يسمى بأسماء الله المختصة به .

وأما الأسماء التي تطلق عليه وعلى غيره : كالسميع والبصير والرعوف والرحيم ، فيجوز أن يخرب بمعانها عن المخلوق ، ولا يجوز أن يتسمى بها على الإطلاق ، بحيث يطلق عليه كما يطلق على الرب تعالى .

**فصل -** وما يمنع منه التسمية بأسماء القرآن وسورة مثل : طه ويس وحم ، وقد نص مالك على كراهة التسمية بيس ذكره السهيلي ، وأما ما يذكره العوام : أن بيس وطه من أسماء النبي عليه الصلاة والسلام غير صحيح ، ليس ذلك في حديث صحيح ولا حسن ولا مرسلاً ولا أثر عن صحابي ، وإنما هذه الحروف مثل : آلم وحم ، وألر ونحوها .

**فصل -** واختلاف في كراهة التسمى بأسماء الأنبياء . على قولين أحدهما : أنه لا يكره ، وهذا قول الأكثرين وهو الصواب . والثاني : يكره ، قال أبو بكر بن أبي شيبة : في باب ما يكره من الأسماء ، حدثنا الفضل بن دكين عن أبي جلدة عن أبي العالية ، تفعلون شرًا من ذلك ، تسمون أولادكم أسماء الأنبياء ثم تلعنونهم ، وأصرح من ذلك ما حكاه أبو القاسم السهيلي في « الروض » فقال : وكان من مذهب عمر بن الخطاب كراهة التسمى بأسماء الأنبياء . قلت : وصاحب هذا القول قصد صيانة أسمائهم عن الابتذال وما يعرض لها من سوء الخطاب عند الغضب وغيره ، وقد قال سعيد بن المسيب : أحب الأسماء إلى الله أسماء الأنبياء ، وفي تاريخ ابن أبي خيثمة : أن طلحة كان له عشرة من الولد ، كل منهم اسم نبي ، وكان للزبير عشرة ، كلهم تسمى باسم شهيد ، فقال له طلحة : أنا سميتهم بأسماء الأنبياء ، وأنت تسمهم بأسماء الشهداء ، فقال له الزبير : فإني أطمع أن يكون بني : شهداء ، ولا تطمع أن يكون بنوك أنبياء .

وقد ثبت في صحيح مسلم عن أبي موسى قال : ولد لي غلام فأتيت به النبي عليه السلام ، فسماه : إبراهيم وحنكه بتمرة <sup>(٣٩)</sup> .

(٣٩) سبق تخرجه .

[١٤٩] [وقال البخاري في صحيحه «باب : من تسمى بأسماء الأنبياء» ثنا ابن أمن ، ثنا ابن بشر ، ثنا إسماعيل قال : قلت لابن أبي أوف : رأيت إبراهيم ابن النبي عليه الصلاة والسلام مات صغيراً ، ولو قضى أن يكون بعد محمد عليهما نبأ ، عاش أبه وللن لا نبأ بعده<sup>(٤٠)</sup> .

ثم ذكر حديث البراء : لما مات إبراهيم ، قال النبي عليهما نبأ : «إن له مرضعاً في الجنة»<sup>(٤١)</sup> .

[١٥٠] [وفي صحيح مسلم «باب : التسمى بأسماء الأنبياء والصالحين» ثم ذكر حديث المغيرة بن شعبة قال : لما قدمت نجران ، سألهون ، فقالوا : إنكم تقرعون : يا أخت هارون وموسى قبل عيسى بكلنا وكذا ، فلما قدمت على رسول الله عليهما نبأ سأله عن ذلك ؟ فقال : «إبّهم كانوا يسمون بأسمائهم والصالحين قبلهم»<sup>(٤٢)</sup> .

### الفصل الثالث

#### في تغيير الاسم باسم آخر لصلحة تقتضيه

[١٥١] [عن ابن عمر أن النبي عليهما نبأ غير اسم عاصية ، وقال : أنت جميلة]<sup>(٤٣)</sup> .

[١٥٢] [وفي صحيح البخاري عن أبي هريرة ، أن زينب كان اسمها : برة ، فقيل تزكي نفسها ، فسمها رسول الله عليهما نبأ : زينب]<sup>(٤٤)</sup> .

[١٥٣] [وفي سنن أبي داود من حديث سعيد بن المسيب عن أبيه عن جده ، أن النبي عليهما نبأ قال : «ما أسمك ؟ قال : حزن ، قال : أنت سهل ، قال :

(٤٠) البخاري في الأدب . باب : من سبى بأسماء الأنبياء ٤/٨٠ .

(٤١) سبق تخرجه .

(٤٢) مسلم في الأدب . باب : النبي ..... ، وبيان ما يستحب من الأسماء (٩) . والترمذى في الفسق .  
باب : من سورة مریم ١٢/١٢ ، ١٤ . وأحمد في المسند ٢٥٢/٤ .

(٤٣) سبق تخرجه .

(٤٤) سبق تخرجه .

لا ، السهل يوطأ ويمتهن » ، قال سعيد : فظلت أهـ سـيـصـيـنـا بـعـدـهـ حـزـونـةـ (٤٥) .

[ ١٥٤ ] وفي الصحيحين : أن رسول الله ﷺ أتى بالمنذر بن أبي أسد حين ولد ، فوضعه على فخذه فأقاموه ، فقال : أين الصبي ؟ فقال أبو سعيد : قلبه يا رسول الله ، قال : ما اسمه ؟ قال : فلان ، قال : ولكن اسمه المنذر (٤٦) .

[ ١٥٥ ] وروى أبو داود في سنته عن أسامة بن أبيه أن رجلاً كان يقال له أصرم ، كان في النفر الذين أتوا رسول الله عليه الصلاة والسلام ، فقال ﷺ : « ما اسمك ؟ قال : أصرم ، قال بل أنت : زُرْعة » (٤٧) .

[ ١٥٦ ] قال أبو داود : وغير رسول الله ﷺ اسم العاص وعزيز وعتله وشيطان والحكم وغраб وشهاب وحباب ، فسماه هشاما ، وسمى حرباً : سلماً ، وسمى المضطجع : المنبعث ، وأرضاً يقال لها غفرة : خضرة ، وشعب الضلالة سماء : شعب المدى ، وبني الرينة سماهم : بنو الرشدة ، وسمى بني مغوية : بني رشدة (٤٨) .

قال أبو داود : تركت أسمائـها للاختصار .

[ ١٥٧ ] وفي سنـنـ البـهـيـقـىـ منـ حـدـيـثـ الـلـيـثـ بـنـ سـعـدـ عـنـ يـزـيدـ بـنـ حـيـبـ عـنـ عـبـدـ الـلـهـ بـنـ الـحـلـاثـ بـنـ جـزـءـ الرـبـيـدـ قـالـ : « تـوـفـيـ صـاحـبـ لـيـ غـرـبـيـاـ ، فـكـنـاـ عـلـىـ قـبـرـهـ أـنـاـ (ـ وـعـبـدـ الـلـهـ بـنـ عـمـرـ ) وـعـبـدـ الـلـهـ بـنـ عـمـرـ بـنـ عـاصـىـ ، وـكـانـ اـسـمـىـ عـاصـىـ (ـ وـاسـمـ اـبـنـ عـمـرـ : عـاصـىـ ) وـاسـمـ اـبـنـ عـمـرـ : عـاصـىـ ، فـقـالـ لـنـاـ رـسـوـلـ الـلـهـ ﷺ : « اـنـزـلـوـاـ وـاقـرـوـهـ ، وـأـنـتـمـ عـبـدـ الـلـهـ » ، قـالـ : فـنـزـلـنـاـ فـقـبـرـنـاـ أـخـانـاـ ، وـصـعـدـنـاـ مـنـ الـقـبـرـ ، وـقـدـ أـبـدـلـتـ أـسـمـاـوـنـاـ » (٤٩) وـإـسـنـادـهـ جـيدـ إـلـىـ الـلـيـثـ . وـلـاـ أـدـرـىـ مـاـ هـذـاـ ؟ـ فـإـنـهـ

(٤٥) أبو داود في الأدب . باب : في تغيير الاسم القبيح (٤٩٥٦) .

(٤٦) سبق تغريبيه .

(٤٧) أبو داود في الأدب . باب : في تغيير الاسم القبيح (٤٩٥٤) .

(٤٨) سبق تغريبيه .

(٤٩) المبسوط في جميع الروايات يلفظ : « تـوـفـيـ رـجـلـ مـنـ الـدـمـ عـلـىـ النـيـعـنـةـ فـأـسـلـمـ غـرـبـيـاـ فـقـالـ رـسـوـلـ الـلـهـ ﷺ : ما اسمك ؟ فـلـقـتـ عـاصـىـ . وـقـالـ لـاـبـنـ عـمـرـ : ما اسمك ؟ فـقـالـ : عـاصـىـ ، فـقـالـ رـسـوـلـ الـلـهـ ﷺ : أـنـمـ عـبـدـ الـلـهـ ، اـنـزـلـوـاـ . قـالـ : فـوـارـيـنـاـ صـاحـبـنـاـ ثـمـ خـرـجـنـاـ مـنـ الـقـبـرـ وـقـدـ بـدـلـتـ أـسـمـاـوـنـاـ » . قـالـ المبسوط : رواه البزار والطبراني وفيه عبد الله بن صالح كاتب الراوي وقد وثق وضعه غير واحد ، وبقية رجال البزار رجال الصحيح .

لا يعرف تسمية عبد الله بن عمر ، ولا ابن عمرو ، بال العاصي .

[ ١٥٨ ] وقد قال ابن أبي شيبة في مصنفه : حدثنا محمد بن بشر ثنا زكريا عن الشعبي قال : لم يدرك الإسلام من عصاة قريش غير مطيع ، وكان اسمه العاصي ، فسماه رسول الله عليه السلام مطينا .

[ ١٥٩ ] وقال أبو بكر بن المنذر ، ثنا محمد بن إسماعيل ، ثنا أبو نعيم ، ثنا إسرائيل عن أبي إسحاق عن هارون بن هارون عن علي رضي الله عنه قال : لما ولد الحسن سميه : حربا ، قال : فجاء النبي عليه السلام فقال : « أروني ابني ما سميتمه ؟ قلنا : حربا ، قال : بل هو حسن » : فلما ولد الحسين سميه : حربا فجاء النبي عليه السلام ، فقال : « أروني ابني ما سميتمه ؟ قلنا : حربا . قال : بل هو حسين » ، قال : فلما ولد الثالث سميه : حربا ، فجاء النبي عليه السلام فقال : « أروني ابني ما سميتمه ؟ قلنا : حربا ، قال : بل هو محسن ، ثم قال : إني سميتم أسماء ولد هارون : بشر وبشير وبشر » <sup>(٥٠)</sup> .

[ ١٦٠ ] وفي مصنف ابن أبي شيبة : حدثنا محمد بن فضيل عن العلاء ابن المسيب عن خيثمة قال : كان اسم أبي في الجاهلية عزيزا ، فسماه رسول الله عليه السلام : عبد الرحمن <sup>(٥١)</sup> .

[ ١٦١ ] وقال البخاري في كتاب الأدب : ثنا إبراهيم بن المنذر ، ثنا زيد ابن الحباب قال : ثنا أبو عبد الرحمن بن سعيد المخزومي ، وكان اسمه : الصرم ، فسماه رسول الله عليه السلام : سعيدا .

[ ١٦٢ ] حدثنا محمد بن سنان ، حدثنا عبد الله بن الحارث بن أبي زيد قال : ثنا رائطة بنت مسلم عن أبيها قال : شهدت مع النبي عليه السلام حينها ، فقال لي : « ما اسمك ؟ قلت : غراب ، قال : لا ، بل أنت مسلم » <sup>(٥٢)</sup> .

(٥٠) الميشعى في جمجم الروايات وقال : رواه أحمد والبزار إلا أنه قال : سمياهم بأسماء ولد هارون جير وجير ومجير ، والطيراني ورجل أحد والبزار رجال الصحيح غير هارون بن هارون وهو ثقة ٥٢/٨ .

(٥١) الميشعى في جمجم الروايات وقال : رواه أحمد وأسانيد رجالها رجال الصحيح ٤٩/٨ .

(٥٢) الميشعى في جمجم الروايات وقال : رواه الطيراني وأبو يعلى والبزار بعنده ورائطة لم يضعفها أحد ولم يوثقها وبقية رجال أبي يعلى ثقلا ٥٢/٨ .

فصل - وكما أن تغيير الاسم يكون لقبحه وكراهته ، فقد يكون لمصلحة أخرى مع حسنة . كما غير اسم برة : يربب ، كراهة التركية ، وأن يقال خرج من عند برة ، أو يقال كنت عند برة ، فيقول : لا ، كما ذكر في الحديث .

(فصل) [ ١٦٣ ] وغير النبي ﷺ اسم المدينة ، وكان يترتب فسماها : طيبة ، كما في الصحيحين عن أبي حميد قال : أقبلنا مع النبي ﷺ من تبوك حتى أشرفنا على المدينة ، فقال : « هذه ( طيبة ) » <sup>(٥٣)</sup> .

[ ١٦٤ ] وفي صحيح مسلم عن جابر بن سمرة قال : سمعت رسول الله ﷺ يقول : « إن الله سمي المدينة ( طابة ) » <sup>(٥٤)</sup> ويكره تسميتها : يربب ، كراهة شديدة ، وإنما حكى الله تعالى تسميتها : يربب ، عن المنافقين ، فقال : « واد يقول المنافقون والذين في قلوبهم مرض ما وعدنا الله ورسوله إلا غروراً . واد قال طائفة منهم يا أهل يربب لا مقام لكم فارجعوا » <sup>(٥٥)</sup> .

[ ١٦٥ ] وفي سنن الترمذى من حديث مالك عن يحيى بن سعيد ، أنه قال : سمعت أبا الحباب سعيد بن يسار يقول : سمعت أبا هريرة يقول : سمعت رسول الله ﷺ يقول : « أمرت بقرية تأكل القرى ، يقولون : يربب ، وهي ( المدينة ) تغنى الناس كما يغنى الكبير خبث الحديد » <sup>(٥٦)</sup> .

## الفصل الرابع في جواز تكية المولود بأى فلان

[ ١٦٦ ] في الصحيحين من حديث أنس قال : كان النبي عليه الصلاة والسلام أحسن الناس خلقاً ، وكان لي أخ يقال له : أبو عمير ، وكان النبي عليه

(٥٣) البخارى في الحجع . باب : المدينة طابة بالمعنى : « هذه طابة » ٣٢١/١ . وسلم في الحجع . باب : أسد جيل يجده وغبها وهي رواية أطول <sup>(٥٠٣)</sup> .

(٥٤) سلم في الحجع . باب : المدينة تغنى شرارها <sup>(٤٩١)</sup> .

(٥٥) الأحراب : آية (١٢، ١٣) .

(٥٦) سلم في الحجع . باب : المدينة تغنى شرارها <sup>(٤٨٨)</sup> ومالك في الموطأ في الجامع . باب : ما جاء في سكتى المدينة والخروج منها <sup>(٢)</sup> .

الصلاة والسلام إذا جاء يقول له : « يا أبا عمير ! ما فعل التغير » (٥٧) ( نغير كان يلعب به ) .

قال الرواى : أظنه كان فطيمًا ، وكان أنس يكتنى قبل أن يولد له بأى حمزة . وأبو هريرة كان يكتنى بذلك ، ولم يكن له ولد إذ ذاك . وأذن النبي ﷺ لعائشة أن تكتنى أيام عبد الله (٥٨) وهو عبد الله بن الزبير . وهو ابن اختها أسماء بنت أبي بكر . هذا هو الصحيح . لا الحديث الذى روى . أنها أُسقطت من النبي عليه الصلاة والسلام سقطًا . فسماه عبد الله . وكتناها به . فإنه حديث لا يصح . ويجوز تكتنه الرجل الذى له أولاد بغير أولاده .

ولم يكن لأى بكر ابن اسمه حفص ، ولا لأى ذر ابن اسمه ذر ، ولا لخالد ابن اسمه سليمان . وكان يكتنى أبا سليمان . وكذلك أبو سلمة . وهو أكثر من أن يحصى . فلا يلزم من جواز التكتنه أن يكون له ولد أولاد أن يكتنى باسم ذلك الولد . والله أعلم . والكتنه نوع تكثير وتفخيم المكتنى ولأكرام له . كما قال :

أكىيـهـ حينـ أـنـادـيـهـ لـأـكـرـمـهـ    لـأـقـبـهـ وـالـسـوـةـ لـلـقـلـبـ

### الفصل الخامس في أن التسمية حق للأب ، لا للأم

هذا مما لا نزاع فيه بين الناس ، وأن الآباء إذا تنازعوا في تسمية الولد ، فهو للأب ، والأحاديث المتقدمة كلها تدل على هنا . وهذا كما أنه يدعى لأبيه - لا لأمه . فيقال ابن فلان .

قال تعالى : ﴿ادعوهم لآباءهم . هو أقسط عند الله﴾ (٥٩) . والولد يتبع

(٥٧) البخارى في الأدب . باب : الانبساط إلى الناس ٤/٦٩ . وباب : الكتبة للصي قبل أن يولد الرجل ٤/٨١ . ومسلم في الأدب . باب : استحباب تحريك المولود عند ولادته .... (٣٠) . كما رواه أصحاب السنن . والغير طور كالعصافير حمر المنافع .

(٥٨) عن عائشة رضى الله عنها أنها قالت : يا رسول الله ، كل صواحي هن كتني ، قال : « فاكفى باينك عبد الله » (يعنى ابن اختها) . أبو داود في الأدب . باب : في المرأة تكتنى (٤٩٧٠) .

(٥٩) الأحزاب : آية (٥) .

أمه في الحرية والرق . ويتبع أباء في النسب . والتسمية : تعريف النسب والنسب .  
ويتبع في الدين خير أبويه ديناً . فالتعريف : كالتعليم والعقيدة ، وذلك إلى الأب .  
لإلى الأم .

[ ١٦٧ ] وقال النبي ﷺ : « ولد لي الليلة مولود . فسميته باسم أبي إبراهيم » <sup>(٦٠)</sup> . وتسمية الرجل ابنه كتسمية غلامه .

## الفصل السادس في الفرق بين الاسم والكنية واللقب

هذه الثلاثة . وإن اشتراك في تعريف المدعا بها ، فإنها تفترق في أمر آخر .  
وهو أن الاسم إما أن يفهم مدحًا أو ذمًا أو لا يفهم واحدًا منها . فإن أفهم ذلك  
 فهو اللقب . وغالب استعماله في النم . ولهذا قال الله سبحانه : ﴿ وَلَا تَنْبِهُوا  
بِالْأَلْقَابِ ﴾ <sup>(٦١)</sup> ولا خلاف في تحريم تقبيل الإنسان بما يكرهه سواء كان فيه أو لم  
يكن . وأما إذا عرف بذلك . واشتهر به . كالأعمش والأشر والأصم والأعرج .  
فقد اطرد استعماله على ألسنة أهل العلم قدحًا وحديثًا . وسهل فيه الإمام أحمد . قال  
أبو داود في مسائله : سمعتً أَحْمَدَ بْنَ حَنْبَلَ سُئِلَ عَنِ الرَّجُلِ يَكُونُ لَهُ الْلَّاقِبُ .  
لَا يَعْرِفُ إِلَّا بِهِ وَلَا يَكْرَهُهُ . قَالَ : أَلِيْسَ يَقُولُ : سَلِيمَانُ الْأَعْمَشُ وَحَمِيدُ الطَّوِيلِ .  
كَأَنَّهُ لَا يَرَى بِهِ بَأْسًا .

قال أبو داود : سألتً أَحْمَدَ عَنْ مَرَةٍ أُخْرَى ، فرَخَصَ فِيهِ ، قَلْتَ : كَانَ أَحْمَدَ  
يَكْرَهُ أَنْ يَقُولَ : الْأَعْمَشُ ، قَالَ الْفَضِيلُ : يَرْعَمُونَ كَأَنَّهُ يَقُولَ سَلِيمَانُ ، وَأَمَّا أَنْ  
لَا يَفْهَمُ مَدْحَأً وَلَا ذَمَّاً ، فَإِنْ صَدِرَ بِأَبٍ وَأُمٍ فَهُوَ الْكَنْيَةُ ، كَأَنَّ فَلَانَ وَأُمَّ فَلَانَ ، وَإِنْ  
لَمْ يَصُدِرْ بِذَلِكَ فَهُوَ الْأَسْمَ : كَرِيدُ وَعُمُرُ ، وَهُنَّا هُوَ الَّذِي كَانَ تَعْرِفُهُ الْعَرَبُ ،  
وَعَلَيْهِ مَدَارُ مَخَاطَبَتِهِمْ ، وَأَمَّا فَلَانُ الدِّينِ ، وَعَزُ الدِّينِ وَعَزُ الدُّولَةِ ، وَبَهَاءُ الدُّولَةِ ،  
فَلَيْهِمْ لَمْ يَكُونُوا يَعْرِفُونَ ذَلِكَ ، وَلَمَّا أَتَى هَذَا مِنْ قَبْلِ الْعِجْمَ .

(٦٠) سبق تخربيجه .

(٦١) الحجرات : بعض الآية (١١) .

## الفصل السابع

### في حكم التسمية باسم نبساً عليه السلام والتكني ، بكتينه إفراداً وجمعـاً

[ ١٦٨ ] ثبت في الصحيحين من حديث محمد بن سيرين عن أبي هريرة قال : قال أبو القاسم عليه السلام : « تسموا باسمي ولا تكنوا بكتيني » <sup>(١٢)</sup> .

[ ١٦٩ ] وقال البخاري في صحيحه : باب قول النبي عليه السلام : « تسموا باسمي ولا تكنوا بكتيني » ، قاله أنس عن النبي عليه السلام .

[ ١٧٠ ] ثنا مسند ، ثنا خالد عن حصين عن سالم عن جابر قال : ولد لرجل منا غلام فسماه القاسم ، فقالوا : لا تكنه حتى تسأل النبي عليه السلام فقال : « تسموا باسمي ولا تكنوا بكتيني » <sup>(١٣)</sup> .

[ ١٧١ ] ثنا عبد الله بن محمد ثنا سفيان سمعت ابن المكلدر وسمعت جابر بن عبد الله يقول : ولد لرجل منا غلام فسماه القاسم ، فقالنا : لا تكنيك بأبي القاسم ولا تسميك علينا ، فأنقذ النبي عليه السلام ذكر له ذلك . فقال : « سم ابنك عبد الرحمن » <sup>(١٤)</sup> .

[ ١٧٢ ] وفي صحيح مسلم من حديث إسحاق بن راهويه . أخبرنا جرير عن منصور بن سالم بن أبي الجعد عن جابر قال : ولد لرجل منا غلام فسماه محمد ، فقال له قومه : لا تدعك تسمى باسم رسول الله عليه الصلاة والسلام . فانطلق بابنه حامله على ظهره . فقال : يا رسول الله ! ولدي غلام فسميته محمدأً فقال قومي :

(١٢) البخاري ، في الأئمـاء . باب : كنية النبي عليه السلام ٢٧٠/٢ . وفي الأدب : باب : قول النبي : « سـمـوا بـاسـمـي وـلا تـكـنـوا بـكـتـينـي » ٧٩/٤ . و مسلم في الأدب . باب : النبي عن التكـنـي بأـبي القاسم ... (٨) . وأبو داود في الأدب . باب : في الرجل يكتـنـي بأـبي القاسم (٤٩٦٥) . وأحمد في المسند في مواضع متفرقة .

(١٣) البخاري في الأدب . ٧٩/٤ .

(١٤) البخاري في الأدب . باب : قول النبي : « سـمـوا بـاسـمـي وـلا تـكـنـوا بـكـتـينـي » ... ٧٩/٤ . و مسلم في الأدب . باب : النبي عن التكـنـي بأـبي القاسم ... (٧) .

لا ندعك تسمى باسم رسول الله ﷺ . فقال رسول الله عليه الصلاة والسلام : « تسموا باسمي ولا تكنوا بكنبتي . فإنما أنا قاسم أقسم بينكم » (٦٥) .

[ ١٧٣ ] وفي صحيحه من حديث أبي كريب عن مروان الفزارى عن حميد عن أنس قال : نادى رجل رجلاً بالبقيع يا أبا القاسم ! فالتفت إليه رسول الله ﷺ . فقال : يا رسول الله إني لم أعنك . إنما دعوت فلاناً . فقال عليه السلام : « تسموا باسمي ولا تكنوا بكنبتي » (٦٦) . فاختطف أهل العلم في هذا الباب بعد إجماعهم على جواز التسمى به عليه الصلاة والسلام : فعن أحمد روايتان . إحداهما : يكره الجمع بين اسمه وكنبته . فإن أفراد أحدهما لم يكره . والثانية : يكره التكثي بكنبته . سواء جمعها إلى الاسم أو أفرادها .

قال البهقى : أخبرنا أبو عبد الله الحافظ : سمعت أبا العباس محمد بن يعقوب يقول : سمعت الريبع بن سليمان يقول : سمعت الشافعى يقول : لا يحل لأحد أن يتكتى بأبا القاسم كان اسمه محمداً أو غيره . وروى معنى قوله هذا عن طلوس قال السهيل : وكان ابن سرين يكره أن يكتن أهداً أبا القاسم . وكان اسمه محمداً أو لم يكن .

وقالت طائفة : هذا النهى على الكراهة لا على التحريم . قال وكيع عن ابن عون قلت لـ محمد : أكان يكره أن يكتن الرجل بأبا القاسم وإن لم يكن اسمه محمداً ؟ قال : نعم .

وقال ابن عون عن ابن سرين (٦٧) : كانوا يكرهون أن يكتن الرجل أبا القاسم وإن لم يكن اسمه محمداً ؟ قال : نعم ، ويتعمى حل النهى على الكراهة جمعاً بينه وبين أحاديث الإذن في ذلك .

[ ١٧٤ ] وقالت طائفة أخرى : بل ذلك مباح ، وأحاديث النهى منسوخة ، واحتجوا بما رواه أبو داود في سنته ، ثنا التفيلي ، ثنا محمد بن عمران الحجبي عن

(٦٥) مسلم في الأدب . باب : النهى عن التكتن بأبا القاسم ... (٣) .

(٦٦) البخاري في الأبياء . باب : كنية التي ﷺ / ٢٧٠ . ومسلم في الأدب . باب : النهى عن التكتن بأبا القاسم .... (١) .

(٦٧) محمد بن سرين البصري ولد سنة ٣٣ هـ وتوفي سنة ٦١٠ هـ اشتهر بالورع وتعير الرؤوف .

جدهه صفية بنت شيبة عن عائشة رضي الله عنها قالت : جاءت امرأة إلى النبي ﷺ ، فقالت : يا رسول الله إني قد ولدت غلاماً ، فسميته محمدأً ، وكتبته أبا القاسم . فذكر لي : أنك تكره ذلك ؟ فقال : « ما الذي أحل اسمى وحرم كنيتي » ، أو « ما الذي حرم كنيتي وأحل اسمى » (٦٨) .

وقال ابن أبي شيبة : ثنا محمد بن الحسن ، ثنا أبو عوانة عن مغيرة عن إبراهيم قال : كان محمد بن الأشعث ابن أخت عائشة ، وكان يكتنأ أبا القاسم ، [ ١٧٥ ] وقال ابن أبي خيثمة ، ثنا الزبير بن بكار ، ثنا عبد العزيز بن عبد الله الأودي قال : ثنا أسامة بن حفص مولى آل هشام بن زهرة عن راشد بن حفص الزهرى قال : أدركت أربعة من أبناء أصحاب رسول الله ﷺ كل منهم يسمى محمدأً ويكتنأ أبا القاسم : ١ - محمد بن طلحة بن عبد الله ، ٢ - محمد بن أبي بكر ، ٣ - محمد بن علي بن أبي طالب ، ٤ - محمد بن سعد بن أبي وقاص .

قال : وثنا أبا جرير عن مغيرة عن إبراهيم قال : كان محمد بن علي يكتنأ أبا القاسم ، وكان محمد بن الأشعث يكتنأ بها ، ويدخل على عائشة فلا تكره ذلك .

قال السهيل : وسئل مالك : عمن اسمه محمد ويكتنأ بأبا القاسم ؟ فلم ير به يأساً ، فقيل له : أكتنأ ابنك أبا القاسم واسمك محمدأً ؟ فقال : ما كتنيه بها ولكن أهله يكتونه بها ، ولم أسع في ذلك نهياً ولا أرى بذلك يأساً .

وقالت طائفة أخرى : لا يجوز الجمع بين الكنية والاسم ، ويجوز إفراد كل واحد منها ،

[ ١٧٦ ] واحتجت هذه الفرقة بما رواه أبو داود في سنته ، ثنا مسلم ابن إبراهيم ، ثنا هشام عن أبي الزبير عن جابر أن النبي ﷺ قال : « من تسمى باسمي فلا يكتنأ بكتيني ، ومن تكتنأ بكتيني فلا يتسم باسمي » (٦٩) .

[ ١٧٧ ] وقال أبو بكر بن أبي شيبة : ثنا وكيع عن سفيان عن عبد السلام

(٦٨) أبو داود في الأدب . باب : في الرخصة في الجمع بينهما (٤٩٦٨) .

(٦٩) أبو داود في الأدب . باب : من رأى أن لا يجمع بينهما (٤٩٦٦) . وأحمد في المسند ٣٢٢/٢ .

٤٥٥ . وانظر : ضعيف الجامع حيث عزاه لأحمد والبيهقي وقال : ضعيف (٥٥٣٥) .

عن عبد الرحمن عن أبي عمرة عن عممه ، قال رسول الله ﷺ : « لا تجتمعوا بين أسمى وكتبه » <sup>(٧٠)</sup> .

[ ١٧٨ ] وقال ابن أبي خيثمة : وقيل إن محمد بن طلحة لما ولد ، أتى طلحة النبي عليه الصلاة والسلام فقال : أباه محمد : أكثي أبا القاسم ؟ فقال : « لا تجتمعهما له ، هو : أبو سليمان » .

وقالت طائفة أخرى : الذي عن ذلك مخصوص بحراه ، لأجل السب الذي ورد النبي لأجله ، وهو دعاء غيره بذلك ، فيظن أن يدعوه ،

[ ١٧٩ ] واحتجت هذه الفرقة بما رواه أبو داود في مسنده ثنا أبو بكر وعثمان أبناء أبي شيبة قالا : ثنا أبوأسامة عن قطرون عن مثنا عن محمد بن الحنفية قال : قال على رضي الله عنه : يا رسول الله إن ولدي بعده ولد ، أسميه باسمك وأكتبه بكنيتك ؟ قال : نعم <sup>(٧١)</sup> .

وقال حميد بن زنجويه في كتاب الأدب : سألت ابن أبي أوس ما كان مالك يقول في رجل يجمع بين كنية النبي ﷺ واسمها ؟ فأشار إلى شيخ جالس معنا ، فقال : هنا محمد بن مالك ، سماه محمدًا وكتاه أبا القاسم ، وكان يقول : إنما نهى عن ذلك في حياة النبي عليه الصلاة والسلام كراهة أن يدعى أحد باسمه وكتبه ، فلتفت النبي ﷺ ، فلما اليوم فلا بأس بذلك .

قال حميد بن زنجويه : إنما كره أن يدعى أحد بكنيته في حياته ولم يكره أن يدعى باسمه ، لأنه لا يكاد أحد يدعوه باسمه ، فلما قبض ذهب ذلك ، ألا ترى أنه أذن لعلي إن ولد له ولد بعده أن يجمع له الاسم والكتبة ، وأن نفراً من أبناء وجوه الصحابة جمعوا بينهما ، منهم محمد بن أبي بكر ، ومحمد بن جعفر بن أبي طالب ومحمد بن سعد بن أبي وقاص ، ومحمد بن حاطب ومحمد بن المثمن .

[ ١٨٠ ] وقال ابن أبي خيثمة في تاريخه : ثنا ابن الأصبهاني ، ثنا على

(٧٠) أحد في المسند عن أبي هريرة ٤٣٢/٢ . وعن عبد الرحمن بن أبي عمرة عن أبيه ٤٥٠/٣ ، ٥٣٤/٥ . وجمع الرواية للهيثمي وقال : رواه أبوه أحمد ورجاله رجال الصحيح ٤٨/٨ . وانظر : صحيح الجامع حيث مصححة الألباني (٧١٠٨) .

(٧١) أبو داود في الأدب . باب : في الرخصة في الجمع بينهما (٤٩٦٧) . والمرملي في الأدب : باب : ما جاء في كراهة الجمع بين اسم النبي وكتبه وقال : صحيح ٢٨٧/١٠ . وأحمد في المسند ٩٥/١ .

ابن هاشم عن قطر عن منذر عن ابن الحنفية قال : قال رسول الله ﷺ : « إله سبولد لك بعدي ولد . فسمه باسمي وكه بكتبتي » فكانت رخصة من رسول الله ﷺ لعل .

وللكرامة ثلاثة مأخذ . أحدها : إعطاء معنى الاسم لغير من يصلح له ، وقد أشار النبي عليه الصلاة والسلام إلى هذه العلة ، بقوله : « إنما أنا قاسم ، أقسم بينكم »<sup>(٧٢)</sup> فهو عليه الصلاة والسلام يقسم بينهم بأمر ربه تعالى بقسمته ، لم يكن تقسيمه كقسمة الملوك الذين يعطون من يشاءون ويحرمون من شاءوا ، والثانى : خشية الالتباس وقت الخطابة والدعوة ، وقد أشار إلى هذه العلة في حديث أنس المقدم حيث قال الداعى : لم أعنك . فقال : سموا باسمى ولا تكتوا بكتبتي ، والثالث : أن في الاشتراك الواقع في الاسم والكتبة معاً زوال مصلحة الاختصاص والتبييز بالاسم والكتبة ، كما نهى أن ينقش أحد على خاتمه كنقشه ، فعل المأخذ الأول ، يمنع الرجل من كتبته في حياته وبعد مماته ، وعلى المأخذ الثانى : يختص المنش بحال حياته ، وعلى المأخذ الثالث : يختص المنش بالجمع بين الكتبة والاسم دون إفراد أحدهما ، والأحاديث في هذا الباب تدور على هذه الثلاثة ، والله أعلم .

## الفصل الثامن

### في جواز التسمية بأكثر من اسم واحد

لما كان المقصود بالاسم التعريف والتبييز ، وكان الاسم الواحد كافياً في ذلك ، كان الاقتصر عليه أولى ، ويجوز التسمية بأكثر من اسم واحد ، كما يوضع له اسم وكبته ولقب ، وأما أسماء الرب تعالى وأسماء كتابه وأسماء رسوله ، فلما كانت نعوتاً دالة على المدح والثناء لم تكن من هذا الباب ، بل من باب تكثير الأسماء لجلالة المسمى وعظمته وفضله ، قال الله تعالى : « وَلَهُ الْأَسْمَاءُ الْحَسَنَىٰ فَادْعُوهُ بِهَا »<sup>(٧٣)</sup> .

(٧٢) البخارى في الجهد والسو . باب : قول الله تعالى : « فَإِنَّ اللَّهَ خَيْرٌ... » ١٩٢ ، ١٩١/٢ .  
ومسلم : في الآداب . باب : النبي عن التكى بأى القاسم .... (٣) .

(٧٣) الأعراف : ١٨٠ .

[ ١٨١ ] وفي الصحيحين من حديث جبير بن مطعم قال : قال رسول الله ﷺ : « لى خمسة أسماء : »

١ - أنا محمد . ٢ - وأنا أ Ahmad . ٣ - وأنا الماحي . الذي يمحو الله في الكفر . ٤ - وأنا الحاشر . الذي يحشر الناس على قدمي . ٥ - وأنا العاقب . الذي ليس بعدي نبي » <sup>(٧٤)</sup> .

[ ١٨٢ ] وقال الإمام أحمد : ثنا أسود بن عامر ، ثنا أبو بكر عن عاصم ابن بهلة عن أبي وائل عن حذيفة قال : سمعت رسول الله ﷺ يقول : « أنا محمد وأحمد ونبي الرحمة ، ونبي التوبة ، والحاشر ، والمففي ، ونبي الملاحم » <sup>(٧٥)</sup> .

[ ١٨٣ ] قال الإمام أحمد : ثنا يزيد بن هارون ، ثنا المسعودي عن عمرو ابن هرة عن أبي عبيدة عن أبي موسى قال : سمعت لارسول الله ﷺ نفسه أسماء ، منها ما حفظناه ومنها ما لم نحفظه قال : « أنا محمد وأحمد والمففي والحاشر ونبي التوبة ونبي الملاحم » <sup>(٧٦)</sup> ( رواه مسلم في صحيحه ) .

وذكر أبو الحسن بن فارس لرسول الله عليه الصلاة والسلام ؛ ثلاثة وعشرين أسماء : ١ - محمد ، ٢ - وأحمد ، ٣ - والماحي ، ٤ - والعاقب ، ٥ - والمففي ، ٦ - ونبي الرحمة ، ٧ - ونبي التوبة ، ٨ - ونبي الملاحم ، ٩ - والشاهد ، ١٠ - والبشر ، ١١ - والذير ، ١٢ - والضحوك ، ١٣ - والقتال ، ١٤ - والمتوكل ، ١٥ - والفاتح ، ١٦ - والأمين ، ١٧ - والخاتم ، ١٨ - والمصطفى ، ١٩ - والرسول ، ٢٠ - والنبي ، ٢١ - والأمي ، ٢٢ - والقاسم ، ٢٣ - والحاشر .

---

(٧٤) البخاري في الثاقب . باب : ما جاء في أسماء الرسول ﷺ / ٢٧٠ . وفق التفسير . سورة الصاف ٢٠١ . ومسلم في الفضائل . باب : في أسمائه <sup>١٢٤</sup> ( ١٢٥ ) . والترمذى في الأدب . باب : ما جاء في أسماء النبي و قال : حسن صحيح ٢٨١/١٠ ، ٢٨٢ . ومالك في الموطأ في أسماء النبي ( ١ ) . وأحمد في المسند ٨٤ ، ٨١ ، ٨٠/٤ .

(٧٥) أحمد في المسند ٤٠٥/٥ .

(٧٦) مسلم في الفضائل . باب : في أسمائه <sup>١٢٦</sup> ( ١٢٧ ) . وأحمد في المسند بالنظر : « نبي الملاحة » ٤٠٧ ، ٤٠٤ ، ٣٩٥/٤ .

## الفصل التاسع

### في بيان ارتباط معنى الاسم بالمعنى

وقد تقدم ما يدل على ذلك من وجوه : أحدها : قول سعيد بن المسيب : مازالت فيناتلك المزرونة ، وهي التي حصلت من تسمية الجد بحزن ، وقد تقدم قول عمر لجمرة بن شهاب : أدرك أهلك فقد احترقوا ، ومنع النبي عليه الصلاة والسلام من كان اسمه حرباً أو مرة أن يحلب الشاة التي أراد حلبيها ، وشواهد ذلك كثيرة جداً ، فقل أن ترى اسمها قبيحاً إلا وهو على مسمى قبيح ، كما قيل :

**وقلما أبصرت عيناك ذا لقب إلا ومعاه إن فكرت في لقبه**

والله سبحانه بحكمته في قضاياه وقدره يلهم النقوس أن تضع الأسماء على حسب مسمياتها ، لتناسب حكمته تعالى بين النقوص ومعناه ، كما تتناسب بين الأسباب ومسبياتها . قال أبو الفتح ابن جنبي : ولقد مرتني دهر ، وأنا أسمع الاسم ، لا أدرى معناه فأخذت معناه من لفظه ، ثم أكشفه ، فإذا هو ذلك بعينه أو قريب منه .

فذكرت ذلك لشيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله فقال : وأنا يقع لي ذلك كثيراً ، وقد تقدم قوله عليه السلام : « أسلم سالمها الله ، وغفار غفار الله لها ، وعصية عصت الله رسوله »<sup>(٧٧)</sup> ولما أسلم وحشى - قاتل حمزة - وقف بين يدي النبي عليه السلام فكره اسمه و فعله وقال : « هب وجهك عنى » .

وبالجملة فالأخلاق والأعمال والافعال القبيحة تستدعي أسماء تتناسبها ، وأضدادها تستدعي أسماء تتناسبها وكما أن ذلك ثابت في أسماء الأوصاف ، فهو كذلك في أسماء الأعلام ، وما سمي رسول الله عليه السلام محمدأ وأحمد - إلا لكترة حصال الحمد فيه ، وهذا كان لواء الحمد يده وأمته الحمادون ، وهو أعظم المخلق حمدأ لربه تعالى . وهذا أمر رسول الله عليه الصلاة والسلام بتحسين الأسماء . فقال : « حسروا أسماءكم » . فإن صاحب الاسم الحسن ، قد يستحب من اسمه وقد يحمله اسمه على فعل ما يناسبه وترك ما يضاده ، وهذا ترى أكثر السفل أسمائهم تتناسبهم ، وأكثر العلية أسمائهم تتناسبهم . وبالله التوفيق .

(٧٧) سبق تخربيه .

## الفصل العاشر

### في بيان أن الخلق يدعون يوم القيمة بأسمائهم لا بأسمائهم

هذا هو الصواب الذي دلت عليه السنة الصحيحة الصريحة . ونص عليه الأئمة كالبخاري وغيره . فقال في صحيحه : « باب : يدعى الناس يوم القيمة بأسمائهم لا بأسمائهم » ثم ساق في الباب حديث ابن عمر قال :

[ ١٨٤ ] قال رسول الله ﷺ : « إذا جمع الله الأولين والآخرين يوم القيمة . يرفع الله لكل خادر لواء يوم القيمة . فيقال : هذه غدرة فلان ابن فلان » <sup>(٧٨)</sup> .

[ ١٨٥ ] وفي سنن أبي داود بإسناد جيد عن أبي الدرداء . قال : قال رسول الله ﷺ : « إنكم تدعون يوم القيمة بأسمائكم وأسماء آبالكم . فحسنوا أسمائكم » <sup>(٧٩)</sup> فزعم بعض الناس أنهم يدعون بأسمائهم .

[ ١٨٦ ] واحتجوا في ذلك بحديث لا يصح . وهو في معجم الطبراني من حديث أبي أمامة . عن النبي عليه الصلاة والسلام : « إذا مات أحد من إخوانكم . فسويم التراب على قبره . فليقيم أحدكم على رأس قبره . ثم ليقل : يا فلان ابن فلانة فإنه يسمعه ولا يحييه . ثم يقول : يا فلان ابن فلانة . فإنه يقول : أرشدنا يرحمك الله » (الحديث) . وفيه فقال رجل : يا رسول الله ! فإن لم يعرف أمه ؟ قال : « فلينسبه إلى أمه حواء . يا فلان ابن حواء » <sup>(٨٠)</sup> قالوا : وأيضاً فالرجل قد لا يكون نسبة ثابتاً من أبيه كالمفتي باللعان وولد الزنا . فكيف يدعى بأبيه !

والجواب : أما الحديث فضعف باتفاق أهل العلم بالحديث . وأما من انقطع نسبة من جهة أبيه . فإنه يدعى بما يدعى به في الدنيا . فالعبد يدعى في الآخرة بما يدعى به في الدنيا من أب أو أم . والله أعلم .

(٧٨) البخاري في الأدب . باب : ما يدعى الناس بأسمائهم ٧٨/٤ . ومسلم في الجهاد والسرور . باب : تحرير الفدر (٩) ورواه أصحاب السنن إلا النسائي .

(٧٩) سين تحريره .

(٨٠) السيوطي في جمع الجواب وعزاه للطبراني وابن عساكر والديلمي ١٠٨٨/١ .

## الباب التاسع

### في ختان المولود وأحكامه ( وفيه أربعة عشر فصلاً )

- ١ - الفصل الأول: في معنى الختان واشتقاقه ومسماه .
- ٢ - الفصل الثاني: في ختان إبراهيم الخليل والأئماء من بعده .
- ٣ - الفصل الثالث: في مشروعيته ، وأنه من أصل الفطرة .
- ٤ - الفصل الرابع: في اختلاف أهل العلم في وجوبه .
- ٥ - الفصل الخامس: في وقت الوجوب .
- ٦ - الفصل السادس: في اختلافهم في الختان في السابع من الولادة ، هل هو مكروه أم لا ، وحججة الفريقين .
- ٧ - الفصل السابع: في بيان أحكام الختان وفوائده .
- ٨ - الفصل الثامن: في بيان القدر الذي يؤخذ في الختان .
- ٩ - الفصل التاسع: في أن حكمه يعم الذكر والأنثى .
- ١٠ - الفصل العاشر: في حكم جنابة الخاتن وسرامة الختان .
- ١١ - الفصل الحادى عشر: في الأقلف في طهارته وصلاته وإمامته وذبيحته وشهادته .
- ١٢ - الفصل الثاني عشر: المسقطات لوجوبه .
- ١٣ - الفصل الثالث عشر: في ختان نبينا عليه الصلاة والسلام والاختلاف فيه : هل ولد مختوناً أو ختن بعد الولادة - ومتى ختن .
- ١٤ - الفصل الرابع عشر: في الحكمة التي لأجلها يبعث الناس يوم القيمة غرلاً غير مختونين .

## الفصل الأول

### في بيان معناه واشتقاقه

الختان اسم لفعل الختان وهو مصدر كالنزال والقتال ، ويسمى به موضع الختن أيضاً .

[ ١٨٧ ] ومنه الحديث : « إذا التقى الختان وجوب الفسل »<sup>(١)</sup> ويسمى في حق الأئمّة خفضاً ، يقال : ختنت الغلام ختناً وخفضت الجارية خفضاً ، ويسمى في الذكر إعذاراً أيضاً ، وغير المعنور : أعلف وألتف ، وقد يقال : الإعذار لهما أيضاً .

قال في الصحاح : قال أبو عبيدة : عثرت الجارية والغلام أعنراهما عنراً ختنتما ، وكذلك أعنراهما ، قال : والأكثر خفضت الجارية ، والقلفة والغرلة : هي الجلدة التي تقطع ، قال : وتزعم العرب أن الغلام إذا ولد في القمر ، فمسخت قلفته ، فصار كالمختون ، فختان الرجل : هو الحرف المستدير على أسفل الحشفة ، وهو الذي ترتب الأحكام على تغيبه في الفرج ، فيترتب عليه أكثر من ثلاثة حكم ، وقد جمعها بعضهم فبلغت أربعين حكم إلّا ثمانية أحكام .

وأما ختان المرأة فهي جلدة كعرف الديك فوق الفرج ، فإذا غابت الحشفة في الفرج حاذى ختانها ، فإذا حاذيا فقد التقى كما يقال التقى الفارسان إذا حاذيا ، وإن لم يتضاماً .

والمقصود أن الختان اسم للم محل ، وهي الجلدة التي تبقى بعد القطع ، واسم

(١) البخاري في الفسل . باب : إذا التقى الختانان بلفظ : « إذا جلس بين ثعيبها الأربع ثم جهدها فقد وجوب الفسل » ٦٢/١ . وسلم في الحيض . باب : نسخ « الماء من الماء » ووجوب الفسل بالبقاء الختانين (٨٧ ، ٨٨) وأبو داود في الطهارة . باب : في الإكسل (٢١٦) . والترمذى ، في الطهارة . باب : ما جاء إذا التقى الختانان وجوب الفسل وقال : حسن صحيح ١٦٤/١ ، ١٦٥ . والنسان في الفسل . باب : وجوب الفسل إذا التقى الختانان ١١٠/١ ، ١١١ . وإن ماجه في الطهارة . باب : ما جاء في وجوب الفسل إذا التقى الختانان (٦٠٨) .

للفعل وهو فعل الختان ، ونظرير هذا السواك : فإنه اسم للآلة التي يستاك بها ، واسم للتسوك بها ، وقد يطلق الختان على الدعوة إلى ولعنه ، كما تطلق العقيقة على ذلك أيضاً .

### الفصل الثاني

في ذكر ختان الخليل إبراهيم والأنبياء بعده صلوات الله عليهم أجمعين [ ١٨٨ ] في الصحيحين من حديث أبي هريرة قال : قال رسول الله عليه الصلاة والسلام : « اختن إبراهيم عليه السلام وهو ابن ثمانين سنة بالقدوم » (١) . قال البخاري القديم : خففة وهو اسم موضع .

وقال المروزى : سهل أبو عبد الله : هل ختن إبراهيم نفسه بقدوم ؟ قال : بطرف القدوم ، وقال أبو داود وعبد الله بن أحمد وحرب : إنهم سألوا أَحْمَدَ عن قوله : اختن بالقدوم فقال : هو موضع ، وقال غيره : هو اسم للآلة واحتج بقول الشاعر :

لقلت أعيروني القدوم لعلني أخط به قبراً لأبيض ماجد  
وقالت طائفة : من رواه خففأً ، فهو اسم الموضع ، ومن رواه مشقلاً فهو اسم الآلة ، وقد رويت قصة ختان الخليل بالفاظ يوهم بعضها التعارض ولا تعارض فيها محمد الله ونحن نذكرها .

[ ١٨٩ ] ففي صحيح البخاري من حديث أبي الزناد عن الأعرج عن أبي هريرة رضى الله عنه عن النبي عليه السلام : « اخْتَنَ إِبْرَاهِيمَ وَهُوَ ابْنُ ثَمَانِينَ سَنَةً بِالْقَدْوَمِ » وفي لفظ : « اخْتَنَ إِبْرَاهِيمَ بَعْدَ ثَمَانِينَ سَنَةً بِالْقَدْوَمِ » خففة .

وفي حديث يحيى بن سعيد عن ابن عجلان عن أبيه عن أبي هريرة مثله ، قال يحيى : والقدوم : الفأس .

(١) البخاري في الأنبياء . باب : قول الله تعالى : « وَلَقَدْ أَنْذَلَ اللَّهُ إِبْرَاهِيمَ خَلِيلًا ... » . ٤٣٤/٢ .  
٢٣٥ . وفي الاستئناف . باب : الختان بعد الكبر ونحوه الإبط ٤/٩٧ . وسلم في الفضائل . باب : من فضائل إبراهيم الخليل (١٥١) . وأحمد في المسند ٢٢٢/٢ ، ٤١٨ ، ٤٣٥ .

وقال النضر بن شيبيل<sup>(٣)</sup> : قطعه بالقدوم ، فقيل له : يقولون قديم : قرية بالشام ، فلم يعرفه ، وثبت على قوله ، قال الجوهري : القدوم الذي ينحدر به مخيف ، قاله ابن السكري : ولا تقل : قديم بالتشديد ، تقال : والقدوم أيضاً اسم موضع - مخيف . والصحيح أن القدوم في الحديث : الآلة لما رواه البهقى .

[ ١٩٠ ] أخبرنا أبو عبد الله الحافظ وأبو سعيد بن أبي عمر و قالا : حدثنا أبو العباس محمد بن يعقوب : ثنا محمد بن عبد الله ، ثنا أبو عبد الرحمن المقرى ، ثنا موسى بن علي قال : سمعت أبي يقول : إن إبراهيم خليل الرحمن أمر أن يختتن وهو ابن ثمانين سنة ، فعجل فاختن بقدوم ، فاشتد عليه الوجع ، فدعاه ربه فأوحى الله إليه إنك عجلت قبل أن تأمرك بالآلة ، قال : يارب كررت أن أؤخر أمرك ، قال : وختن إسماعيل وهو ابن ثلاث عشرة سنة ، وختن إسحاق وهو ابن سبعة أيام .

[ ١٩١ ] وقال حنبل : ثنا عاصم ، ثنا أبو أوس ، قال : ثنا أبو الزناد عن الأعرج عن أبي هريرة عن النبي عليه الصلاة والسلام قال : « إبراهيم أول من اختن وهو ابن مائة وعشرين سنة - اختن بالقدوم ، ثم عاش بعده ثمانين سنة » ، ولكن هذا حديث معلول ، رواه يحيى بن سعيد عن المسيب عن أبي هريرة قوله ، ومع هذا فهو من روایة أبي أوس عبد الله بن عبد الله المدائني ، وقد روى له مسلم في صحيحه مخجلاً به ، وروى له أهل السنن الأربع . وقال أبو داود : وهو صالح ، واختلفت الرواية فيه عن ابن معن ، فروى عنه التورى في حديث ضعيف ، وروى عنه توثيقه ، ولكن المغيرة بن عبد الرحمن وشعيب بن أبي حمزة وغيرهما رروا عن أبي الزناد خلاف ما رواه أبو أوس ، وهو ما رواه أصحاب الصحيح أنه اختن وهو ابن ثمانين سنة ، وهذا أولى بالصواب ، وهو يدل على ضعف المرفوع والموقف .

وقد أجاب بعضهم بأن قال : الروايات صحيحتان ووجه الجمع بين الحديثين يعرف من مدة حياة الخليل ، فإنه عاش مائتي سنة منها مئانون غير مختنون ، ومنها مائة وعشرون سنة مختنون ، فقوله : اختن لثمانين سنة مضت من عمره ، والحديث الثاني : اختن مائة وعشرين سنة بقيت من عمره ، في هذا الجمع نظر لا يخفى ، فإنه قال : أول من اختن إبراهيم وهو ابن مائة وعشرين سنة ، ولم يقل اختن مائة وعشرين سنة .

(٣) النضر بن شيبيل بن خرشة بن زييد المازري التميمي ولد سنة ١٢٢ هـ ببلاد خراسان وتوفي سنة

[ ١٩٢ ] وقد ذكرنا رواية يحيى بن سعيد عن سعيد بن المسيب عن أبي هريرة تختلف هنا على أن الوليد بن مسلم قد قال : أخبرني الأوزاعي عن يحيى ابن سعيد عن سعيد بن المسيب عن أبي هريرة يرفعه ، قال : اخْتَنْ إِبْرَاهِيمَ وَهُوَ أَبْنَ عَشْرَوْنَ وَمَائَةَ سَنَةً ، ثُمَّ عَانَ بَعْدَ ذَلِكِ ثَمَانِينَ سَنَةً . وَهَذَا حَدِيثٌ مَعْلُولٌ ، فَقَدْ رَوَاهُ جَعْفَرُ بْنُ عَوْنَ وَعَكْرَمَةُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ عَنْ يَحْيَى بْنِ سَعِيدٍ عَنْ أَبِي هَرِيْرَةَ قَوْلَهُ . والمرفوع الصحيح أولى منه ، والوليد بن مسلم معروف بالتدليس .

قال القاسم بن خارجة : قلت للوليد بن مسلم : قد أفسدت حديث الأوزاعي . قال : كيف ؟ قلت : تروى عن الأوزاعي عن نافع ، وعن الأوزاعي عن الزهرى ، وعن الأوزاعي عن يحيى بن سعيد وغيرك يدخل بين الأوزاعي وبين نافع - عبد الله بن عامر الأسلمى ، وبينه - وبين الزهرى وإبراهيم بن مبشر وقرة وغيرهما ، فما يحملك على هذا ؟ قال ابنك الأوزاعي أن يروى عن مثل هؤلاء ؟ قلت : فإذا روى الأوزاعي عن هؤلاء وهؤلاء ضعاف ، أصحاب أحاديث مناكر ، فأسقطتهم أنت ، وحديثهما من رواية الأوزاعي عن الثقات ضعفت الأوزاعي ، فلم يلتفت إلى قولي .

وقال أبو مسهر : كان الوليد بن مسلم يحدث بأحاديث الأوزاعي عن الكذابين ثم يدللها عنهم .

وقال الدارقطنى : الوليد بن مسلم يروى عن الأوزاعي أحاديث - هي عند الأوزاعي عن شيخ ضعفاء ، عن شيخ قد أدركهم الأوزاعي مثل : نافع ، وعطاء والزهرى ، فيسقط أسماء الضعفاء و يجعلها عن الأوزاعي عن عطاء .

وقال الإمام أحمد في رواية ابنه عبد الله : كان الوليد رفاعا ، وفي رواية المروزى هو كثير الخطاء ،

[ ١٩٣ ] وقد روى هنا الحديث عن غير هذا الطريق من نسخة نبيط ابن شرط عن النبي ﷺ : « أول من أضاف الضيف إبراهيم ، وأول من ليس السراويل ، وأول من اخْتَنَ : إبراهيم بالقدوم ، وهو ابن عشرين و مائة سنة » ، وهذه النسخة ضعفها أئمة الأحاديث .

وبالجملة فهذا الحديث ، ضعيف معلول لا يعارض ما ثبت في الصحيح . ولا يصح تأويله بما ذكره هنا القائل لوجهه :

أحدها: أن لفظه لا يصلح له ، فإنه قال : اختن وهو ابن عشرين ومائة سنة .

الثاني: أنه قال : ثم عاش بعد ذلك ثمانين سنة .

الثالث: أن الذي يحتمله على تعسر واستكراه قوله: اختن مائة وعشرين سنة، ويكون المراد بقيت من عمره لا مضت.

والمعروف في مثل هذا الاستعمال إنما هو إذا كان الباق أقل من الماضي ، فإن المشهور من استعمال العرب في خلت وبقيت ، أنه من أول الشهر إلى نصفه ، يقال خلت وخلون ، ومن نصفه إلى آخره: بقيت وبقين ، فقوله مائة وعشرين : بقيت من عمره ، مثل أن يقال: لاثتين وعشرين ليلة بقيت من الشهر ، وهذا لا يسوغ ، وبالله التوفيق .

والختان كان من المحصلات التي ابتلى الله سبحانه بها إبراهيم خليله ، فأنه  
وأكملهن ، فجعله إماماً للناس ، وقد روى أنه أول من اختن كأهله ، والذى ف  
الصحيح اختن إبراهيم وهو ابن ثمانين سنة . واستمر الختان بعده في الرسل وأتباعهم  
حتى في المسیح فإنه اختن ، والصارى تقر بذلك ولا تتجده ، كما تقر بأنه حرم لحم  
الختن ، وحرم كسب السبت ، وصل إلى الصخرة ، ولم يضم محسين يوماً ، وهو  
الصوم الذي يسمونه : الصوم الكبير .

[١٩٤] وفى جامع الترمذى ومسند الإمام أحمد من حديث أبي أبى رواه قال : قال رسول الله عليه الصلاة والسلام : « أربع من سنن المرسلين : ١ - الحباء ، ٢ - والتعطر ، ٣ - والسوالك ، ٤ - والتکاح <sup>(٤)</sup> » ، وقال الزهرى : هذا حديث حسن غريب ، وانختلف فى ضبطه ، فقال بعضهم : الحباء بالباء والمد ، وقال بعضهم : الحباء بالتون .

وسمعت شيخنا أبا الحجاج الحافظ المزى يقول : وكلامها غلط ، وإنما هو الختان ، فووقيت النون في المامش ، فذهبت ، فاختطف في اللفظة قال وكذلك رواه الحمامي عن الشيخ الذى روى عنه الترمذى بعينه ، فقال : الختان ، قال وهذا أولى

(٤) الترمذى فى النكاح . باب : ما جاء فى فضل التزوج والمحى عليه ٢٩٨/٤ ، ٢٩٩ . وأحمد فى المسند ٤٢١/٥ . وانظر : ضعيف الجامع حيث ضعفه الأليان (٨٦٠) .

من الحياة والختان ، فإن الحياة مخلق ، والختان ليست من السنن ولا ذكره النبي عليه الصلاة والسلام في خصال الفطرة ، ولا ندب إليه بخلاف الختان .

فصل - في ختان الرجل نفسه بيده ، قال المروزى : سئل أبو عبد الله عن الرجل يختن نفسه ؟ فقال : إن قوى ، وقال الخلال : أخبرنى عبد الكريم بن الهيثم قال : سمعت أبا عبد الله سئل عن الرجل يختن نفسه ؟ قال : إن قوى على ذلك ، قال : وأخبرنى محمد بن هارون أن إسحاق حدثهم أن أبا عبد الله سئل عن المرأة يدخل عليها زوجها لم تختن يحبب عليها الختان ؟ فقال : الختان سنة حسنة ، وذكر نحو مسألة المروزى في ختان نفسها ، قيل له : فإن قويت على ذلك ؟ قال : ما أحسن ، سئل عن الرجل يختن نفسه ؟ قال : إذا قوى عليه ، فهو حسن وهي سنة حسنة .

### الفصل الثالث في مشروعية وأنه من خصال الفطرة

[ ١٩٥ ] وفي الصحيحين من حديث أبي هريرة قال : قال رسول الله عليه الصلاة والسلام : « الفطرة خمس : الختان ، والاستحداد ، وقص الشارب ، وتقطيم الأظفار ، وتنفيب الإبط »<sup>(١)</sup> ، فجعل الختان رأس خصال الفطرة ، وإنما كانت هذه الخصال من الفطرة ، لأن الفطرة : هي الحنيفة ملة إبراهيم - وهذه الخصال أمر بها إبراهيم ، وهي من الكلمات التي ابتلاه ربه بهن ، كما ذكر عبد الرزاق عن معمر عن طلوس عن أبيه عن ابن عباس في هذه الآية ، قال : « ابتلاه بالطهارة ، خمس في الرأس ، وخمس في الجسد ، التي في الرأس : قص الشارب ، والمضمضة ، والاستنشاق ، والسلوك ، وفرق الرأس . وفي الجسد : تقطيم الأظفار ، وخلق العانة ، والختان ، وتنفيب الإبط ، وغسل أثر الغائط والبول بالماء .

الفطرة<sup>(٢)</sup> فطرتان : فطرة تتعلق بالقلب ، وهي معرفة الله ومحبته وإيثاره على ما سواه ، وفطرة عملية ، وهي هذه الخصال : فالأولى : تركى الروح وتطهر

(١) البخارى في الباب . باب : قص الشارب وباب : تقطيم الأظفار ٤/٢٨ ، ٣٩ . ومسلم في الطهارة . باب : خصال الفطرة (٤٩ ، ٥٠) . وأبو داود في الرجل . باب : في أخذ الشارب (٤٩٨) . والترمذى في الأدب . باب : ما جاء في تقطيم الأظفار ٢١٥/١٠ . كاروهان السان وابن ماجه وأحمد بن حنبل ومالك في المرطأ .

(٢) الفطرة : الحال التي يكون عليها الإنسان نظيفا .

القلب ، والثانية : تطهر البدن ، وكل منها تحد الأخرى وتفويها ، وكان رأس فطرة البدن : الختان ، لما سند ذكره في الفصل السابع إن شاء الله .

[١٩٦] [وفي مسند الإمام أحمد من حديث عمار بن ياسر قال : قال رسول الله ﷺ : « من الفطرة أو الفطرة : المضمضة ، والاستنشاق ، وقص الشارب ، والسواك ، وتقليم الأظفار ، وغسل البراجم ، ونف الإبط ، والاستحداد <sup>(٧)</sup> ، والاختنان ، والانقضاض <sup>(٨)</sup> » وقد اشتركت خصال الفطرة في الطهارة والنظافة وأخذ الفضلات المستقلة التي يألفها الشيطان ويجلورها من بني آدم ، وله بالغرة اتصال واحتصاص ستفن عليه في الفصل السابع إن شاء الله .

وقال غير واحد من السلف : من صل وحج وختن فهو حنيف ، فالحج والختنان : شعار الحنفية ، وهي ﴿ فطرة الله التي فطر الناس عليها ﴾ <sup>(٩)</sup> قال الراعي يناظب أبي بكر رضي الله عنه :

أهليفة الرحمن إلا عشر حفاء نسجد بكرة وأصيلا  
عرب لرب الله في أموالنا حق الزكاة منزلا تنزيلا

#### الفصل الرابع

#### في الاختلاف في وجوبه واستحبابه

اختلف الفقهاء في ذلك ، فقال الشعبي وريعة والأوزاعي وبيهقي بن سعد الأنصاري ومالك والشافعى وأحمد : هو واجب ، وشدد فيه مالك ، حتى قال : من لم يختن لم تجز إمامته ولم تقبل شهادته ، ونقل كثير من الفقهاء عن مالك أنه سنة ، حتى قال القاضى عياض : الاختنان عند مالك وعامة العلماء سنة : ولكن السنة عندهم يأثم بتركها ، فهم يطلقونها على مرتبة بين الفرض وبين الندب ، وإلا فقد صرخ مالك بأنه لا تقبل شهادة الأقلف ، ولا تجوز إمامته ؛ وقال الحسن البصري وأبو حنيفة : لا يجب بل هو سنة ، وكذلك قال ابن أبي موسى من أصحاب أحمد : هو سنة مؤكدة .

(٧) الاستحداد حلق العانة . البراجم : ملائل الأصابع تظهر عند قبض الكف .

(٨) ابن ماجه في الطهارة . باب : الفطرة (٢٩٤) . وأحمد في المسند ٤/٢٦٤ . والانقضاض : هو رش الماء على موضع النجاست .

(٩) الروم : آية (٣٠) .

ونص أَحْمَدَ فِي رِوَايَةِ أَنَّهُ لَا يَجُبُ عَلَى النِّسَاءِ وَاحْتِجَاجُ الْمُوجِبِينَ لِهِ بِوْجُوهٍ :  
أَحَدُهَا : قَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿ ثُمَّ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ أَنْ اتَّبِعْ مَلَةَ إِبْرَاهِيمَ حَيْفَا ﴾<sup>(١٠)</sup> وَالْخَتَانُ  
مِنْ مَلَتِهِ لَا تَقْدِمُ . الْوَجْهُ الثَّالِثُ :

[ ١٩٧ ] مَا رَوَاهُ الْإِمَامُ أَحْمَدُ : حَدَّثَنَا عَبْدُ الرَّزَاقَ عَنْ أَبِنِ جَرِيجِ قَالَ :  
أَخْبَرَنِي عَثِيمُ بْنُ كَلِيبٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدِهِ أَنَّهُ جَاءَ إِلَيَّ النَّبِيِّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ  
فَقَالَ : « قَدْ أَسْلَمْتَ ، قَالَ : أَلْقِ عَنْكَ شِعْرَ الْكُفَرِ » ، يَقُولُ : أَحْلَقَ ، وَأَخْبَرَنِي  
آخْرَ مَعِهِ أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهِ السَّلَامُ قَالَ لَآخْرَ : « أَلْقِ عَنْكَ شِعْرَ الْكُفَرِ وَاحْتَنِ »<sup>(١١)</sup> رَوَاهُ  
أَبُو دَاوُدَ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ خَلَدٍ عَنْ عَبْدِ الرَّزَاقِ ، وَحَمَلَهُ عَلَى النَّدْبِ فِي إِلَقاءِ الشِّعْرِ ،  
لَا يَلْزَمُ مِنْهُ حَمْلَهُ عَلَيْهِ فِي الْآخِرِ .

الْوَجْهُ الْثَّالِثُ :

[ ١٩٨ ] قَالَ حَرْبٌ فِي مَسَائِلِهِ عَنْ الزَّهْرِيِّ قَالَ ، قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ  
الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ : « مَنْ أَسْلَمَ فَلَيَخْتَنْ وَإِنْ كَانَ كَبِيرًا » وَهَذَا وَإِنْ كَانَ مَرْسَلًا فَهُوَ  
يَصْلِحُ لِلْاعْتِضَادِ ، الْوَجْهُ الرَّابِعُ :

[ ١٩٩ ] مَا رَوَاهُ الْبَيْهَقِيُّ عَنْ مُوسَى بْنِ إِسْمَاعِيلَ بْنِ جَعْفَرٍ بْنِ مُحَمَّدٍ بْنِ عَلِيٍّ  
أَبْنِ جَصِينَ بْنِ عَلِيٍّ عَنْ آبَائِهِ وَاحْدَانًا بَعْدَ وَاحْدَانَهُ عَنْ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ : وَجَدْنَا فِي  
قَاتِمَ سِيفَ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهِ الصَّلَاةَ وَالسَّلَامَ فِي الصَّحِيفَةِ : أَنَّ الْأَقْلَفَ لَا يَتَرَكُ فِي  
الْإِسْلَامِ حَتَّى يَخْتَنَ ، وَلَوْ بَلَغَ ثَمَانِينَ سَنَةً ، قَالَ الْبَيْهَقِيُّ : هَذَا حَدِيثٌ يَنْفَرِدُ بِهِ أَهْلُ  
الْبَيْتِ بِهِذَا الْإِسْنَادِ .

الْوَجْهُ الْخَامِسُ :

[ ٢٠٠ ] مَا رَوَاهُ أَبْنَى الْمَنْتَرِ مِنْ حَدِيثِ أَبِي بَرْزَةَ عَنْ النَّبِيِّ عَلَيْهِ السَّلَامُ فِي  
الْأَقْلَفِ : « لَا يَجُحُّ بَيْتَ اللَّهِ حَتَّى يَخْتَنْ » ، وَقِيلَ لِفَظُهُ : سَأَلَ النَّارُسُولَ اللَّهَ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ  
وَالسَّلَامُ عَنْ رَجُلِ أَقْلَفٍ ، يَجْحُّ بَيْتَ اللَّهِ ؟ قَالَ : « لَا ، حَتَّى يَخْتَنْ » ، ثُمَّ قَالَ :  
لَا يَثْبِتُ ، لَأَنَّ إِسْنَادَهُ مَجْهُولٌ الْوَجْهُ . السَّادِسُ : مَا رَوَاهُ وَكَيْعُ عَنْ سَالِمِ أَبِي الْعَلَاءِ

(١٠) التَّحْلِيلُ : آيَةٌ (١٢٣) .

(١١) أَبُو دَاوُدَ فِي الطَّهَرَةِ . بَابٌ : فِي الرَّجُلِ يَسْلِمُ فَيُؤْمِنُ بِالْفَضْلِ (٣٥٦) . وَأَحَدُهُ فِي الْمُسْنَدِ ٤١٥/٣ .

وَانْظُرْ : صَحِيحُ الْجَامِعِ حِثْ حِثْ الْأَلْبَانِيِّ (١٢٦٢) .

المرادى عن عمرو بن هرم عن جابر عن يزيد عن ابن عباس قال : الأقلف لا تقبل له صلاة ولا تؤكل ذبيحته .

وقال الإمام أحمد : حدثنا محمد بن عبيد عن سالم المرادى عن عمرو بن هرم عن جابر بن يزيد عن ابن عباس : لا تؤكل ذبيحة الأقلف ، وقال حنبل في مسألة : ثنا أبو عمر الحوضى ، ثنا همام عن قتادة عن عكرمة قال : لا تؤكل ذبيحة الأقلف ، قال : كان الحسن لا يرى ما قاله عكرمة ، قال : وقبل لعكرمة : أله حج ؟ قال : لا ، قال حنبل : قال أبو عبد الله : لا تؤكل ذبيحته ولا صلاة له ولا حج حتى يتباهى - هو من تمام الإسلام ، قال حنبل : وقال أبو عبد الله : الأقلف لا يذبح ولا تؤكل ذبيحته ولا صلاة له ، وقال عبد الله بن أحمد : حدثني أبا ، حدثنا إسماعيل بن إبراهيم ، حدثنا سعيد بن أبي عروبة عن قتادة عن جابر بن زيد عن ابن عباس قال : الأقلف لا تحل له صلاة ولا تؤكل له ذبيحة ولا يجوز له شهادة ، قال قتادة : وكان الحسن لا يرى ذلك .

الوجه السابع : إن الختان من أظهر الشعائر التي يفرق بها بين المسلم والنصراني<sup>(١٢)</sup> ، فوجوبه من واجب الورثة و Zakat Al Khilal ، ووجوب الوضوء على من فقهه في صلاته ، ووجوب الوضوء على من احتجم أو تقىأ أو رعف ، ووجوب التيمم إلى المرفقين ووجوب الضربيتين على الأرض وغير ذلك ، ووجوب الختان أظهر من وجوبه وأقوى ، حتى إن المسلمين لا يكادون يعلوون الأقلف منهم ، وهذا ذهب طائفة من الفقهاء إلى أن الكبير يجب عليه أن يختن ، ولو أدى إلى تلفه ، كما سند ذكره في الفصل الثاني عشر إن شاء الله تعالى .

الوجه الثامن : إنه قطع شرع الله ، لا تؤمن سرياته ، فكان واجباً كقطع يد السارق . الوجه التاسع : أن يجوز كشف العورة له لغير ضرورة ولا ملواحة ، فلو لم يجب لما جاز . لأن الحرام لا يلتزم للمحافظة على المستون ، الوجه العاشر : إنه لا يستغني فيه عن ترك واجبين وارتكاب محظوظين ، أحدهما : كشف العورة في جانب الختون ، والنظر إلى عورة الأجنبية في جانب الختان ، فلو لم يكن واجباً لما كان قد ترك له واجبان وارتكب محظوظان .

(١٢) النصارى تحولوا للختان حيث أثبت العلم أن عدمه يسبب نشوء سرطان جلدى في هذه المنطقة .

الوجه الحادى عشر : ما احتج به الخطاى قال : أما الختان فإنه وإن كان مذكوراً في جملة السنن ، فإنه عند كثير من العلماء على الوجوب ، وذلك إنه شعار الدين ، وبه يعرف المسلم من الكافر ، وإذا وجد المختونين بين جماعة قتلى غير مختونين صلى عليه ودفن في مقابر المسلمين . الوجه الثانى عشر : أن الولى يؤلم فيه الصبي ويعرضه للتلف بالسريرية ، ويخرج من ماله أجرة الختان وثمن الدواء ، ولا يضمن سريرته بالتلف ، ولو لم يكن واجباً لما جاز ذلك ، فإنه لا يجوز له إضاعة ماله وإيلامه الألم البالغ وتعريفه للتلف بفعل ما لا يجب فعله ، بل غايته أن يكون مستحيباً ، وهذا ظاهر بحمد الله .

الوجه الثالث عشر : إنه لو لم يكن واجباً لما جاز للختان الإقدام عليه ، وإن أذن فيه المختون أو وليه ، فإنه لا يجوز له الإقدام على قطع عضو لم يأمر الله ورسوله بقطعه ، ولا أوجب قطعه كما لو أذن له في قطع أذنه أو إصبعه ، فإنه لا يجوز له ذلك . ولا يسقط الإثم عنه بالإذن ، وفي سقوط الضمان عنه نزاع .

الوجه الرابع عشر : أن الأئم معرض لفساد طهارته وصلاته ، فإن القلفة تستر الذكر كله ، فيصيبها البول ، ولا يمكن الاستجمار لها ، فصحة الطهارة والصلوة موقوفة على الختان . وهذا منع كثير من السلف والخلف إمامته ، وإن كان معدوراً في نفسه ، فإنه بمنزلة من به سلس البول ونحوه .

فالمقصود بالختان : التحرز من احتباس البول في القلفة فتفسد الطهارة والصلوة ، وهذا قال ابن عباس فيما رواه الإمام أحمد وغيره : لا تقبل له صلاة وهذا يسقط بالموت لزوال التكليف بالطهارة والصلوة .

الوجه الخامس عشر : إنه شعار عباد الصليب وعباد النار الذين تميزوا به عن الخفاء ، والختان شعار الخفاء في الأصل ، وهذا أول من اختتن إمام الخفاء وصار الختان شعار الخنفية ، وهو مما توارثه بنو إسماعيل وبنو إسرائيل عن إبراهيم الخليل صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين ، فلا يجوز موافقة عباد الصليب ، القلف في شعار كفرهم وتلبيتهم .

فصل - قال المقطون لوجوبه قد صرحت السنة بأنه سنة كما في حديث شداد بن أوس عن النبي ﷺ أنه قال :

[ ٢٠١ ] « الختان سنة للرجال ، مكرمة للنساء »<sup>(١٣)</sup> ( رواه الإمام أحمد ) . قالوا : وقد قرنه عليه الصلاة والسلام بالمستونات دون الواجبات ، وهي الاستحسان ، وقص الشارب ، وتقليم الأظفار ، ونتف الإبط .

قالوا : وقال الحسن البصري : قد أسلم مع رسول الله ﷺ الناس الأسود والأبيض والروم والفارسي والجيشي فما فتش أحداً منهم .

وقال الإمام أحمد : ثنا المعتمر عن سالم بن أبي الدنيا قال : سمعت الحسن يقول : يا عجباً لهذا الرجل ، يعني أمير البصرة لقى أشياخاً من أهل كيكر ، فقال : ما دينكم ؟ قالوا : مسلمين ، فأمر بهم ففتشوا فوجلوا غير مختوفين ، فاختوا في هنا الشتاء ، قد بلغني أن بعضهم مات . وقد أسلم مع النبي ﷺ الرومي والفارسي والجيشي فما فتش أحداً منهم .

قالوا : وأما استدلالكم بقوله تعالى : ﴿ ثُمَّ أُوحِنَا إِلَيْكَ أَنْ اتَّبِعْ مَلَةَ إِبْرَاهِيمَ حِينَفَا ﴾<sup>(١٤)</sup> فالملة هي الحنيفة وهي التوحيد ، وهذا يبينها بقوله : ﴿ حَنِيفاً وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ .

وقال يوسف الصديق : ﴿ إِنِّي تَرَكْتُ مَلَةَ قَوْمٍ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ ، وَهُمْ بِالآخِرَةِ هُمْ كَافِرُونَ . وَاتَّبَعْتُ مَلَةَ آبَائِي إِبْرَاهِيمَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ ، مَا كَانَ لَنَا أَنْ نُشْرِكَ بِاللَّهِ مِنْ شَيْءٍ ﴾<sup>(١٥)</sup> .

وقال تعالى : ﴿ قُلْ صَدِقَ اللَّهُ ، فَاتَّبِعُوا مَلَةَ إِبْرَاهِيمَ حِينَفَا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾<sup>(١٦)</sup> .

فالملة في هذا كله هي أصول الإيمان من التوحيد والإيمانة إلى الله ، وإخلاص الدين له ،

[ ٢٠٢ ] وكان رسول الله عليه الصلاة والسلام يعلم أصحابه إذا أصبحوا أن يقولوا : « أصبحنا على فطرة الإسلام ، وكلمة الإخلاص ، ودين نبينا محمد

(١٣) أحادي في المستند ٥/٧٥ . وضييف الجامع حيث ضعفه الألباني (٢٩٣٧) .

(١٤) التحل : آية (١٢٣) .

(١٥) يوسف : آية (٣٨، ٣٧) .

(١٦) آل عمران : آية (٩٥) .

وَمَلَةُ أَيْنَا إِبْرَاهِيمَ حَيْفَا مُسْلِمًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ۝ .

قالوا : ولو دخلت الأفعال في الملة فمتابعه فيها أن تفعل على الوجه الذي فعله ، فإن كان فعلها على سبيل الوجوب ، فمتابعه أن يفعلها كذلك ، وإن كان فعلها على وجه التدب فمتابعه أن يفعلها على وجه التدب ، فليس معكم حيصة إلا مجرد فعل إبراهيم ، والفعل هل هو على الوجوب أو التدب ، فيه التزاع المعروف ، والأقوى أنه إنما يدل على التدب ، إذا لم يكن بياناً للواجب ، فمتي فعلناه على وجه التدب كما قد اتبعناه ،

[ ۲۰۳ ] قالوا : وأما حديث عثيم بن كلبي عن أبيه عن جده : « ألق عنك شعر الكفر وانحن » ، فابن جرير قال فيه : أخبرت عن عثيم بن كلبي ، قال أبو أحمد بن عدى : هذا الذي قاله ابن جرير ، في هذا الإسناد أخبرت عن عثيم ابن كلبي إنما حدثه إبراهيم بن أبي يحيى ، فكذلك عن أبيه وإبراهيم ، هذا متفق على ضعفه بين أهل الحديث ما خلا الشافعى وحده ، قالوا : وأما مرسيل الزهرى عن النبي عليه الصلاة والسلام : « من أسلم فليخشن وإن كان كثيراً » فمراسيل الزهرى عندهم من أضعف المراسيل ، لا تصح للاحتجاج .

قال ابن أبي حاتم : ثنا أحمد بن سنان قال : كان يحيى بن سعيد القطان لا يرى لرسال الزهرى وقادة شيئاً ، ويقول هو بمنزلة الريح ، وقرئه على عباس الدورى عن يحيى بن معين ، قال : مراسيل الزهرى ليست بشيء . قالوا : وأما حديث موسى بن إسماعيل بن جعفر عن آبائه فحيصة لا يعرف ، ولم يروه أهل الحديث ، وخرج منه من هذا الوجه وحده ، تفرد به موسى بن إسماعيل عن آبائه بهذا السنده ، فهو نظر أمثاله من الأحاديث التي تفرد بها غير الحفاظ المعروفين بحمل الحديث ، قالوا : وأما حديث أبي بربعة فقال ابن المنذر : ثنا يحيى بن محمد ، ثنا أحمد بن يونس ، ثنا أم الأسود عن منية عن جدهما أبي بربعة فذكره ، قال ابن المنذر : هذا إسناد مجهول لا يثبت ، قالوا : وأما استدلالكم بقول ابن عباس : الأقلف لا تؤكل ذيحيته ولا تقبل له صلاة ، فقول صحابي تفرد به .

قال أحمد و كان يشدد فيه وقد خالقه الحسن البصري وغيره ، قوله لكم : إنه من الشعائر صحيح ، إذا لا نزاع فيه ، ولكن ليس كل ما كان من الشعائر يكون واجباً ،

فالشاعر منقسمة إلى واجب : كالصلوات الخمس والحج والصيام والوضوء ، وإلى مستحب : كالليلة وسوق المدى وتقليله ، وإلى مختلف فيه – كالاذان والعيدين والأضحية والختان . فمن أين لكم أن هذا من قسم الشعائر الواجبة ؟

قولكم : إنه قطع شرع الله لا تؤمن سرياته ، فكان واجباً كقطع يد السارق من أبد الأقيمة . فأين الختان من قطع يد اللص . فما أبعد ما بينهما ، ولقد أبعد الجمعة من قاس أحدهما على الآخر ، فالختان إكرام المختون ، وقطع يد السارق عقوبة له ، وأين باب العقوبات من أبواب الطهارات والتنظيف .

قولكم : يجوز كشف العورة له لغير ضرورة ولا مداراة ، فكان واجباً ، لا يلزم من جواز كشف العورة وجوبه ، فإنه يجوز كشفها لغير الواجب إجماعاً . كما يكشف لنظر الطبيب ومعالجته ، وإن جاز ترك المعالجة ، وأيضاً فوجه المرأة عورة في النظر ، يجوز لها كشفه في المعاملة التي لا تجحب ولتحمل الشهادة عليها حيث لا تجحب ، وأيضاً فإنهم جوزوا لغاسل الميت حلق عانته ، وذلك يستلزم كشف العورة أو لبسها لغير واجب .

قولكم : إن به يعرف المسلم من الكافر ، حتى إذا وجد المختون بين جماعة قتلى غير مختونين صلى عليه دوتهم ، ليس كذلك ، فإن بعض الكفار يختونون وهم اليهود ، فالختان لا يميز بين المسلم والكافر ، إلا إذا كان في محل لا يختن فيه إلا المسلمون . وحيثند فيكون فرقاً بين المسلم والكافر ، ولا يلزم من ذلك وجوبه ، كما لا يلزم وجوب سائر ما يفرق بين المسلم والكافر .

قولكم : إن الولي يؤلم فيه الصبي ويعرضه للتلف بالسرابة ، ويخرج من ماله أجرة المخاتن وثمن الدواء ، فهذا لا يدل على وجوبه ، كما يؤلمه بضرب التأديب لصلحته ويخرج من ماله أجرة المؤدب والمعلم وكما يضحي عنه .

قال الحلال : باب الأضحية عن اليتيم ، أخبرني حرب بن إسماعيل قال : قلت لأحمد : يضحي عن اليتيم ؟ قال : نعم ، إذا كان له مال وكذلك قال سفيان الثوري ، قال جعفر بن محمد النسابوري : سمعت أبا عبد الله يسئل عن وصي يتيمة : يشتري لها أضحية ؟ قال : نعم يشتري لها . قوله : لو لم يكن واجباً لما جاز للختان الإقدام عليه إلى آخره ، ينتقض بإقدامه على قطع السلعة وتفتح غلة في الجسد أو خراج في العنق والعضو التالف وقلع السن وقطع العروق وشق الجلد للحجامة

والتشريع ، فيجوز الإقدام على ما يباح للرجل قطعه فضلاً عما يستحب له ويسن وفيه مصلحة ظاهرة .

قولكم : إن الأكلف معرض لفساد طهارته وصلاته . فهذا إنما يلام عليه ، إذا كان باختياره ، وما خرج عن اختياره وقدرته ، لم يلام عليه ولم تفسد طهارته كسلسل البول والرعناف وسلس المدى ، فإذا فعل ما يقلد عليه من الاستجمار والاستنجاء لم يؤاخذ بما عجز عنه .

قولكم : إنه من شعار عباد الصليبان وعباد التيران ، فموافقتهم فيه موافقة في شعائر دينهم ، جوابه أنهم لم يتميزوا عن الحنفاء بمجرد ترك الحنف ، وإنما امتازوا بمحمومع ما هم عليه من الدين الباطل وموافقة المسلمين لهم في ترك الحنف لا يستلزم موافقتهم في شعار دينهم الذي امتازوا به عن الحنفاء .

قال الموجبون : الحنف علم الحنفية وشعار الإسلام ورأس الفطرة وعنوان الملة .

[٤٠] [إذا كان النبي عليه السلام قد قال : «من لم يأخذ شاربه فليس منا»<sup>(١٨)</sup> ،

فكيف منه من عطل الحنف ورضى شعار القلف عباد الصليبان ، ومن أظهر ما يفرق بين عباد الصليبان وعباد الرحمن : الحنف ، وعليه استمر عمل الحنفاء من عهد إمامهم إبراهيم إلى عهد خاتم الأنبياء ، فبعث بتكمل الحنفية وتقريرها لا بتحويمها وتغييرها .

ولما أمر الله به خليله وعلم أن أمره المطاع ، ولا يجوز أن يعطل ويضاع ، يادر إلى امثال ما أمر به الحى القيوم ، وختن نفسه بالقلووم مبادرة إلى الامتثال وطاعة للذى العزة والجلال ، وجعله فطرة باقية في عقبه إلى أن يرث الأرض ومن عليها ، ولذلك دعا جميع الأنبياء من ذريته أنهم إليها حتى عبد الله ورسوله وكلمته ابن العترة البطل ، فإنه اختتن متابعة لإبراهيم الخليل ، والنصارى تقر بذلك ، وتعترف أنه من أحكام الإنجيل ولكن اتبعوا أهواه قوم قد ضلوا من قبل ، وأضلوا كثراً وضلوا عن سوء السبيل .

---

(١٨) الترمذى في الأدب . باب : ما جاء في قص الشارب وقال : حسن صحيح ٢١٩/١٠ . وأحمدى المسند ٤/٣٦٨ ، ٣٦٩ . وما يلفظ : «من لم يأخذ من شاربه فليس منا» . والسؤال في الطهارة . باب : قص الشارب ١٥/١ . وفي الرىنة . باب : إخفاء الشارب ١٢٩ ، ١٣٠ . وما يدون لفظ «من» .

حتى لقد أذن عالم أهل بيت رسول الله ﷺ عبد الله بن عباس أذانًا سمعه الخاص والعام : أن من لم يختتن فلا صلاة له ولا تؤكل ذبيحته ، فأخرجه من جملة أهل الإسلام . ومثل هذا لا يقال لثارك أمر هو بين تركه و فعله بالخيار ، وإنما يقال لما علم وجوهه علما يقرب من الاضطرار ، ويكتفى في وجوهه أنه رأس حصال الحنفية التي فطر الله عباده عليها ودعت جميع الرسل إليها ، فثارك هو خارج عن الفطرة التي بعث الله رسله بتكميلها ، ومن ضيق في تعطيلها مؤخرًا لما يستحق التقديم راغب عن ملة أبيه إبراهيم ﷺ ومن يرغب عن ملة إبراهيم ، إلا من سفة نفسه ، ولقد أصطفيناه في الدنيا ، وإنه في الآخرة لمن الصالحين » إذ قال له ربه أسلم ، قال أسلمت رب العالمين ﷺ <sup>(١٩)</sup> فكما أن الإسلام له رأس الملة الحنفية وقوامها ، فالاستسلام لأمره كمالها وتمامها .

[ ٢٠٥ ] فصل - وأما قوله في الحديث : « الختان سنة للرجال مكرمة للنساء » . فهذا حديث يروى عن ابن عباس بأسناد ضعيف ، والمحفوظ أنه موقوف عليه ،

[ ٢٠٦ ] ويزوى أيضًا عن الحجاج بن أرطأة ، وهو من لا ينفع به عن أبي المليج بن أسامه عن أبيه عنه وعن مكحول عن أبي أيوب عن النبي عليه الصلاة والسلام فذكره ، ذكر ذلك كله البيهقي ، ثم ساق عن ابن عباس : أنه لا تؤكل ذبيحة الأقلف ولا تقبل صلاته ولا تجوز شهادته . ثم قال : وهذا يدل على أنه كان يوجبه ، وأن قوله : الختان سنة أراد به سنة النبي عليه الصلاة والسلام ، وأن رسول الله ﷺ سنة وأمر به فيكون واجباً ، انتهى .

والسنة هي الطريقة يقال : سنت له كذا : أي شرعت ، قوله : الختان سنة للرجال : أي مشروع لهم ، لا أنه ندب غير واجب ، فالسنة هي الطريقة المتبعة وجوهاً واستحباباً لقوله ﷺ :

[ ٢٠٧ ] « من رغب عن سنتي فليس مني » <sup>(٢٠)</sup> .

(١٩) البقرة : آية (١٣٠ ، ١٣١) .

(٢٠) البخاري في النكاح . باب : الترغيب في النكاح ٢٢٧/٢ . ومسلم في النكاح . باب : استحباب النكاح لمن ... (٥) . والنساق في النكاح . باب : النهي عن التبليغ ٦٠/٦ . وأحمد في المسند ٢٤١/٣ ، ٢٥٩ ، ٢٨٥ . وكلهم عن أنس . وأحمد في المسند ١٥٨/٢ عن عبد الله بن عمرو ، ٤٠٩/٥ عن رجل من الأنصار .

[ ٢٠٨ ] قوله : « عليكم بستى وسنة الخلفاء الراشدين من بعدي » <sup>(٢١)</sup> وقال ابن عباس : من خالف السنة - كفر ، وتحصيص السنة بما يجوز تركه اصطلاح حادث ، وإلا فالسنة ما سنه رسول الله ﷺ لأمته من واجب ومستحب ، فالسنة : هي الطريقة وهي الشريعة والمناج والسبيل .

وأما قولكم إن رسول الله عليه الصلاة والسلام قرنه بالمسنونات ، فدلاة الاقتران لا يقوى على معارضته أدلة الوجوب ، ثم إن الحصول المذكورة في الحديث منها ما هو واجب - كالمضمضة والاستنشاق والاستجاء ، ومنها ما هو مستحب - كالسواك ، وأما تقليم الأظفار فإن الظفر إذا طال جداً بحيث يجتمع تحته الوسخ وجب تقليمه لصحة الطهارة ، وأما قص الشارب - فالدليل يقتضي وجوبه إذا طال ، وهذا الذي يتعين القول به لأمر رسول الله عليه الصلاة والسلام به .

[ ٢٠٩ ] ولقوله : « من لم يأخذ شاربه فليس منا » <sup>(٢٢)</sup> .

وأما قول الحسن البصري : « قد أسلم مع رسول الله ﷺ الناس فما فتش أحداً منهم ، فجوابه أنهم استغنو عن التفتيش بما كانوا عليه من الختان ، فإن العرب قاطبة كلهم كانوا يختنون واليهود قاطبة يختنن ، ولم يبق إلا النصارى ، وهم فرقتان : فرقه يختنن وفرقه لا يختنن ، وقد علم كل من دخل في الإسلام منهم ومن غيرهم أن شعار الإسلام : الختان ، فكانوا يبادرون إليه بعد الإسلام كما يبادرون إلى الغسل ، ومن كان منهم كثيراً فشق عليه ، ويخاف التلف سقط عنه ، وقد سئل الإمام أحمد عن ذيحة الألف ، وذكر له حديث ابن عباس : لا تؤكل ، فقال : ذاك عندي ، إذا ولد بين أبوين مسلمين فكثير ولم يختنن ، وأما الكبير إذا أسلم وخاف على نفسه الختان فله عندي رخصة .

وأما قولكم : إن الملة هي التوحيد ، فالملة هي الدين ، وهي مجموع أقوال وأفعال واعتقاد ، ودخول الأعمال في الملة كدخول الإيمان ، فالملة : هي الفطرة وهي الدين ، ومحال أن يأمر الله سبحانه باتباع إبراهيم في مجرد الكلمة دون الأعمال

(٢١) أبو داود في السنة . باب : في لزوم السنة (٤٦٠٧) والترمذى في العلم . باب : ما جاء في الأخذ بالسنة واجتباب البدع وقال : حسن صحيح ١٤٢/١٠ - ١٤٦ . وأ ابن ماجه في المقدمة . باب : اتباع سنة الخلفاء الراشدين المهدىين (٤٢، ٤٣) . وأحمد في المسند ١٢٦، ١٢٧ .

(٢٢) سبق تعرییجه .

وخلال الفطرة ، وإنما أمر بمتابعته في توحيده وأقواله وأفعاله ، وهو عليه السلام أحسن امثلاً لأمر ربه الذي أمره به وإبتلاء به ، فوفاه كما أمر ، فإن لم نفعل كما فعل - لم نكن متابعين له .

وأما قد حكم في حديث عثيم بن كلبي عن أبيه عن جده بأنه من روایة إبراهيم بن أبي محبى ، فالشافعى كان حسن الظن به ، وغيره بضعفه ، فحديثه يصلح للاعتراض بحيث ينقوى به ، وإن لم ينفع به بمفرده ، وكذلك الكلام في مرسل الزهرى : فإذا لم ينفع به وحده ، فإن هذه المرفوعات والموقوفات والمراسيل يشد بعضها بعضاً ، وكذلك الكلام في حديث موسى بن إسماعيل وشىءه .

وأما قولكم : إن ابن عباس تفرد بقوله في الأقلف : لا تؤكل ذبيحته ولا صلة له ، فهذا قول صحابى ، وقد احتاج الأئمة الأربعه وغيرهم أقوال الصحابة ، وصرحوا بأنها حجة ، وبالغ الشافعى في ذلك وجعل مخالفتها بدعة ، كيف ولم يحفظ عن صحابى خلاف ابن عباس ، ومثل هذا التشديد والتغليظ لا يقوله عالم مثل ابن عباس في ترك مندوب يخرب الرجل بين فعله وتركه .

وأما قولكم : إن الشعائر تنقسم إلى مستحب وواجب ، فالأمر كذلك ، ولكن مثل هذا الشعار العظيم الفارق بين عباد الصليب وعباد الرحمن الذي لا تم الطهارة إلا به ، وتركه شعار عباد الصليبان لا يكون إلا من أعظم الواجبات .

وأما قولكم : إن باب العقوبات من باب الختان ، فنحن لم نجعل ذلك أصلاً في وجوب الختان ، بل اعتبرنا وجوب أحد ما بوجوب الآخر ، فإن أعضاء المسلم وظهره ودمه حرام إلا من حد أو حق ، وكلها يتبع إقامته ، ولا يجوز تعطيله ، وأما كشف العورة له فلو لم تكن مصلحة أرجح من مفسدة كشفها والنظر إليها ولمسها لم يجز ارتكاب ثلاثة مفاسد عظيمة لأمر مندوب يجوز فعله وتركه ، وأما المداواة فتلك من تمام الحياة وأسبابها التي لابد للبيئة منها ، فلو كان الختان من باب المنوبات لكان بمنزلة كشفها ، لما لا تدعى الحاجة إليه وهذا لا يجوز .

وأما قولكم : إن الولى يخرج من مال الصبي أجرة المعلم والمؤدب ، فلا ريب أن تعليمه وتادييه حق واجب على الولى ، فهذا أخرج ماله إلا فيما لا بد له من صلاحه في دنياه وآخرته منه ، فلو كان الختان مندوياً محسناً لكان إخراجه بمنزلة الصدقة والتطوع عنده ، وبذلك لم يحج عن حجة التطوع ونحو ذلك . وأما الأضحية عنه

فهي مختلفة في وجوبها ، فمن أوجبها لم يخرج ماله إلا في واجب ، ومن رآها سنة قال ما يحصل بها من جبر قلبه والإحسان إليه ونفيه أعظم من بقاء ثناها في ملكه .

## الفصل السادس في وقت وجوبه ووقتِه عند البسوغ

لأنه وجوب العبادات عليه ، ولا تجوب قبل ذلك ،

[ ٤١٠ ] وفي صحيح البخاري من حديث سعيد بن جبير قال : سئل ابن عباس رضي الله عنهما مثل من أنت حين قبض رسول الله ﷺ قال : أنا يومئذ مختون وكأنا لا يختون الرجل حتى يدركه (٢٣) . وقد اختلف في سن ابن عباس عند وفاة النبي عليه الصلاة والسلام ، فقال الزبير والواقدي : ولد في الشعب قبل خروجبني هاشم منه قبل الهجرة بثلاث سنين ، وتوف رسول الله ﷺ وله ثلاث عشرة سنة .

[ ٤١١ ] و قال سعيد بن جبير عن ابن عباس : توفي رسول الله ﷺ وأنا ابن عشر سنين ، وقد قرأت الحكم : يعني المفصل (٢٤) ، قال أبو عمر : روينا ذلك عنه من وجوهه ، قال : وقد روى عن ابن إسحاق عن سعيد بن جبير عن ابن عباس : قبض رسول الله عليه الصلاة والسلام وأنا خгин (٢٥) أو مختون ، ولا يصح ، قلت : بل هو أصح شيء في الباب ، وهو الذي رواه البخاري في صحيحه كما تقدم لفظه .

[ ٤١٢ ] و قال عبد الله بن الإمام أحمد : ثنا أى ، ثنا سليمان بن داود ، ثنا شعبة عن أبي إسحاق قال : سمعت سعيد بن جبير يحدث عن ابن عباس قال : توفي رسول الله ﷺ وأنا ابن خمس عشرة سنة ، قال عبد الله قال أى : وهذا هو الصواب .

[ ٤١٣ ] قلت : وفي الصحيحين عنه قال : أقبلت راكباً على أثاث ، وأنا يومئذ قد تاهرت الاحلام ورسول الله عليه الصلاة والسلام يصلى بالناس بمنى إلى

(٢٣) البخاري في الاستidan . باب : الختان بعد الكبر ونفي الإبط . ٩٧/٤ .

(٢٤) أحمد في المسند ١/٢٨٧ ، ٣٥٧ .

(٢٥) البخاري في الاستidan . باب : الختان ... ٩٧/٤ . وأحمد في المسند ١/٢٦٤ .

غير جدار ، فمررت بين يدي بعض الصف ، الحديث<sup>(٢٦)</sup> ، والذى عليه أكثر أهل السير والأخبار ، أن سنه كان يوم وفاة النبي عليه الصلاة والسلام ثلاث عشرة سنة ، فإنه ولد في الشعب ، وكان قبل الهجرة بثلاث سنين ، وأقام رسول الله عليه الصلاة والسلام بالمدينة عشرًا ، وقد أخبر أنه كان يومئذ مختوناً ، قالوا : ولا يحب الختان قبل البلوغ ، لأن الصبي ليس أهلاً لوجوب العبادات المتعلقة بالأبدان ، فما الظن بالجرح الذي ورد التعبد به ، ولا ينتقض هذا بالعدة التي تجب على الصغيرة ، فإنها لا مسوقة عليها فيها ، إنما هي مضى الزمان ، قالوا : فإذا بلغ الصبي أفلف أو المرأة غير مختونة ولا على لثما ألم بهما السلطان به ، وعندى : أنه يجب على الولي أن يختن الصبي قبل البلوغ بحيث يبلغ مختوناً فإن ذلك مما لا يم الواجب إلا به .

وأما قول ابن عباس : كانوا لا يختون الرجل حتى يدرك أى حتى يقارب البلوغ ، كقوله تعالى : ﴿فَإِذَا بَلَغُنَّ أَجْلَهُنَّ فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ أَوْ فَارِقُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ﴾<sup>(٢٧)</sup> وبعد بلوغ الأجل لا يتأق الإمساك ، وقد صرخ ابن عباس أنه كان يوم موت النبي عليه الصلاة والسلام مختوناً ، وأخبر في حجة الوداع التي بعدها مات رسول الله عليه الصلاة والسلام بضعة وثمانين يوماً ، أنه كان قد ناهز الاحتلام ، [ ٢١٤ ] وقد أمر النبي عليه الصلاة والسلام : الآباء أن يأمروا أولادهم بالصلاحة لسبعين ، وأن يصربوهم على تركها لعشرين ، فكيف يسوغ لهم ترك ختانهم حتى يتجاوزوا البلوغ ، والله أعلم .

## الفصل السادس في الاختلاف في كراهيه يوم السابع

وقد اختلف في ذلك على قولين ، مما روايتان عن الإمام أحمد قال : الخلل « باب ذكر ختان الصبي » أخبرني عبد الملك بن عبد الحميد أنه ذاكر أبي عبد الله

(٢٦) ثانية : ... فنزلت وأرست الأنان وهو الحمار ترمع ودخلت في الصدف فلم يذكر ذلك على أحد .

البخاري في العلم . باب : متى يصح صيام الصيف ٢٥/١ . وفي الصلاة . باب : سيرة الإمام سترة من خطبه ١٧/١ .

وفي الثانية . باب : وضوء الصبيان ومتى يجب عليهم الفضل والظهور وحضورهم الجماعة والعيدين والجناز والصيام ١٥٥/١ . ومسلم في الصلاة . باب : سيرة المصيل (٢٥٤) . كما رواه أبو داود والنسائي ومالك وأبي عبد الله بن حنبل .

(٢٧) الطلاق : آية (٢) .

خاتمه الصبي لكم يختن؟ قال : لا أدرى لم أسمع فيه شيئاً ، فقلت : إنه يشق على الصغير ابن عشر يغلظ عليه . وذكرت له ابنى محمداً أنه في خمس سنين فاشتى أن أخته فيها ورأيتها كأنه يشتوى ذلك ، ورأيتها يكره العترة لغلظه عليه وشدة ، وقال لي : ظننت أن الصغير يشتند عليه هذا ، ولم أره يكره للصغير للشهر أو السنة ، ولم يقل في ذلك شيئاً إلا أن رأيته يعجب من أن يكون هذا يؤذى الصغير .

قال عبد الملك وسمعته يقول : كان الحسن يكره أن يختن الصبي يوم سابعه ، أخبرنا محمد بن علي السنمسار قال : حدثنا مهنا ، قال : سألت أبا عبد الله عن الرجل ، يختن ابنه بسبعة أيام؟ فكرهه ، وقال : هذا فعل اليهود ، وقال لي أحمد ابن حنبل : كان الحسن يكره أن يختن الرجل ابنه لسبعة أيام ، فقلت : من ذكره عن الحسن؟ قال : بعض البصريين ، وقال لي أحمد : بلغنى أن سفيان الثورى سأله سفيان بن عبيدة في كم يختن الصبي؟ فقال سفيان : لو قلت له : في كم ختن ابن عمر بنيه ، فقال لي أحمد : ما كان أكيس سفيان بن عبيدة لها ! يعني حين قال لو قلت : في كم ختن ابن عمر بنيه .

أخبرني عصمة بن عصام ، حدثنا حنبل أن أبا عبد الله قال : وإن ختن يوم السابع فلا بأس ، وإنما كرهه الحسن كيلا يتشبه باليهود وليس في هذا شيء .

أخبرني محمد بن علي ، ثنا صالح أنه قال لأبيه : يختن الصبي لسبعة أيام ، قال : يروى عن الحسن أنه قال : فعل اليهود ، قال : وسئل وهب بن منبه عن ذلك؟ فقال : إنما يستحب ذلك في اليوم السابع لخفته على الصبيان ، فإن المولود يولد وهو خدر الجسد كله لا يجد ألم ما أصابه سبعاً ، وإذا لم يختن لذلك فدعوه ، حتى يقوى .

وقال ابن المنذر في ذكر وقت الختان : وقد اختلفوا في وقت الختان ، فكرهت طائفة أن يختن الصبي يوم سابعه ، كره ذلك الحسن البصري ، ومالك بن أنس خلافاً على اليهود .

وقال التووى<sup>(٢٨)</sup> : هو خطير ، قال مالك : والصواب في تحالف اليهود ، قال : وعامة ما رأيت الختان يبلدنا إذا أتفر<sup>(٢٩)</sup> .

(٢٨) يحيى بن شرف المزراوى توفي سنة ٦٧٦ م صاحب رياض الصالحين .

(٢٩) أتفر : خرجت أسنانه .

وقال أَحْمَدُ بْنُ حَنْبَلَ : لَمْ أَسْمَعْ فِي ذَلِكَ شَيْئاً .

وقال الْيَثِيرُ بْنُ سَعْدٍ : الْخَتَانُ لِلْفَلَامَ مَا بَيْنَ السَّبْعِ سَنِينَ إِلَى الْعَشْرَةِ ، قَالَ : وَقَدْ حَكِيَ عَنْ مَكْحُولٍ عَنْ غَيْرِهِ أَنَّ إِبْرَاهِيمَ خَلِيلَ الرَّحْمَنِ خَتَنَ ابْنَهُ إِسْحَاقَ لِسَبْعَةِ أَيَّامٍ ، وَخَتَنَ ابْنَهُ إِسْمَاعِيلَ لِثَلَاثَ عَشْرَةَ سَنَةً .

وَرَوَى عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ : أَنَّ فَاطِمَةَ كَانَتْ تَخْتَنُ وَلَدَهَا يَوْمَ السَّابِعِ .

قَالَ أَبْنُ الْمُنْتَرِ : لَيْسَ فِي هَذَا الْبَابِ نَهْيٌ مُبْتَدَأٌ ، وَلَيْسَ لِوَقْتِ الْخَتَانِ خَيْرٌ يَرْجِعُ إِلَيْهِ وَلَا سَنَةٌ تَسْتَعْمِلُ ، فَالْأَشْيَاءُ عَلَى الإِبَاحةِ ، وَلَا يَجُوزُ حَظْرُ شَيْءٍ مِنْهَا إِلَّا بِحَجَّةٍ ، وَلَا نَعْلَمُ مَعَ مَنْ مَنْعَ أَنْ يَخْتَنَ الصَّبَرِيَّ لِسَبْعَةِ أَيَّامٍ حَجَّةً .

[ ٢١٥ ] وَفِي سَنَنِ الْبَيْهَقِيِّ مِنْ حَدِيثِ زَهْرَةِ بْنِ مُحَمَّدٍ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْمَنْكَدِرِ عَنْ جَابِرٍ قَالَ : « عَنْ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَنِ الْحَسَنِ وَالْحَسِينِ وَخَتَنَهُمَا لِسَبْعَةِ أَيَّامٍ » ( ٣٠ ) .

[ ٢١٦ ] وَفِيهَا عَنْ حَدِيثِ مُوسَى بْنِ عَلَى بْنِ رِبَاحٍ عَنْ أَبِيهِ أَنَّ إِبْرَاهِيمَ خَتَنَ إِسْحَاقَ وَهُوَ أَبْنَ سَبْعَةِ أَيَّامٍ ، وَخَتَنَ إِسْمَاعِيلَ عَنْدَ بُلوغِهِ فَصَارَ الْخَتَانُ إِسْحَاقَ سَنَةً فِي بَيْتِهِ ، وَخَتَانُ إِسْمَاعِيلَ سَنَةً فِي بَيْتِهِ ، وَاللَّهُ أَعْلَمُ .

## الفصل السابع في حكمة الختان وفوائده

الختان من محسنات الشرائع التي شرعاها الله سبحانه لعباده ، وكميل بها محسناتهم الظاهرة والباطنة فهو مكمل الفطرة التي فطرهم عليها ، وهذا كان من تمام الحنيفية ملة إبراهيم ، وأصل مشروعية الختان لتمكيل الحنيفية ، فإن الله عز وجل لما عاهد إبراهيم وعده أن يجعله للناس إماماً ، وعده أن يكون أباً لشعوب كثيرة ، وأن تكون الأنبياء والملوك من صلبه ، وأن يكون نسله ، وأن خيره أنه جاعل بينه وبين نسله علامة

( ٣٠ ) المبسوط في مجمع الروايات و قال : رواه الطبراني في الصغير والكبير باختصار الْخَتَانِ وَفِيهِ مُحَمَّدٌ بْنُ أَبِي السَّرِّيِّ وَ ثَقَهُ أَبْنُ حَيَّانٍ وَغَيْرُهُ وَفِيهِ لِينٌ ٥٩/٤ .

العهد أن يختنوا كل مولود منهم ، ويكون عهدي هذا ميسما في أجسادهم ، فالختان علم للدخول في ملة إبراهيم ، وهذا موافق لتأويل من تأول قوله تعالى : ﴿ صَبَّةُ اللَّهِ وَمِنْ أَحْسَنِ مِنَ اللَّهِ صَبَّةً ﴾<sup>(٣١)</sup> على اختنان .

فالختان للحفاء بمنزلة الصبغ والتعميد لعباد الصليب ، فهم يظهرون أولادهم يرعنهم حين يصبغونهم في ماء المعودية ، ويقولون : الآن صار نصرانياً ، فشرع الله سبحانه للحفاء صبغة الخيفية ، وجعل ميسماها اختنان فقال : ﴿ صَبَّةُ اللَّهِ وَمِنْ أَحْسَنِ مِنَ اللَّهِ صَبَّةً ﴾ .

وقد جعل الله سبحانه علامات لمن يضاف إليه العلم بها ، وهذا الناس يسمون دوابهم ومواشيهم بأنواع السمات ، حتى ما يكون المضاف منها إلى كل إنسان معروفاً بسمته ، ثم قد تكون هذه السمة متوارثة في أمة بعد أمة .

فجعل الله سبحانه اختنان علماً لمن يضاف إليه وإلى دينه وملته ، وينسب إليه بنسبة العبودية والخيفية ، حتى إذا جهلت حال إنسان في دينه عرف بسمة اختنان ودينه ، وكانت العرب تدعى بأمة اختنان ، وهذا في حديث هرقل : إني أجد ملك اختنان قد ظهر ، فقال له أصحابه : لا يهمك هذا ، فإنما تختن اليهود فاقتلهم ، فيينا هم على ذلك ، وإذا برسول الله ﷺ قد جاء بكتابه ، فامر به أن يكشف ويظهر هل هو مختون ؟ فوجد مختوناً ، فلما أخبره أن العرب تختن ، قال : هذا ملك الأمة ، ولما كانت وقعة أجنادين بين المسلمين والروم جعل هشام بن العاص يقول : يا معاشر المسلمين إن هؤلاء القلف لا صير لهم على السيف ، فذكرهم بشعار عباد الصليب ودينه ، وجعله مما يوجب إقدام الحفاء عليهم وتطهير الأرض منهم .

والمقصود أن صبغة الله هي الخيفية التي صفت القلوب بمعرفته ومحبه والإخلاص له وعبادته وحده لا شريك له ، وصبغة الأبدان بخصال الفطرة من اختنان والاستحداد وقص الشارب وتقليم الأظفار وتنف الآباط والمضمضة والاستنشاق والسوالك والاستجاء ، فظهرت فطرة الله على قلوب الحفاء وأبدانهم .

قال محمد بن جرير في قوله تعالى : ﴿ صَبَّةُ اللَّهِ ﴾ يعني بالصبغة صبغة الإسلام ، وذلك أن النصارى إذا أرادت أن تُنصر أطفالها جعلتهم في ميالهم ، وتزعم أن ذلك مما يقدس بمنزلة اختنان لأهل الإسلام . وأنه صبغة لهم في النصرانية ، فقال

٣١) البقرة : آية (١٢٨) .

الله جل شأنه لنبيه ﷺ لما قال اليهود والنصارى : ﴿ كونوا هوداً أو نصارى عهتدوا ، قل بل ملة إبراهيم حنيفاً وما كان من المشركين ﴾ إلى قوله : ﴿ صبغة الله ومن أحسن من الله صبغة ﴾ (٣١) .

وقال قتادة : إن اليهود تصبغ أبناءها يهوداً ، والنصارى تصبغ أبناءها نصارى ، وإن صبغة الله : الإسلام ، فلا صبغة أحسن من الإسلام ولا أطهير .

وقال مجاهد : صبغة الله : فطرة الله ، وقال غيره : دين الله ، هذا مع ما في  
الختان من الطهارة والنظافة والتزيين وتحسين الخلقة وتعديل الشهوة التي إذا أفرطت  
اللهمت الإنسان بالحيوانات ، وإن عدمت بالكلية ألحقته بالجمادات ، فالختان يعدلها ،  
ولهذا تجد الأئل من الرجال والقلفاء من النساء لا يشبع من الجماع .

ولهذا يلم الرجل ويشتم ويغير بأنه ابن القلفاء - إشارة إلى غلمنتها ، وأى زينة أحسن منأخذ ما طال وجاءز الحد من جملة القلفة وشعر العانة وشعر الإبط وشعر الشارب وما طال من الظفر ، فإن الشيطان يختبئ تحت هذا كله ويألفه ويقطن فيه ، حتى أنه ينفع في إجليل الأقلف وفرج القلفاء ما لا ينفع في المختنون ويختبئ في شعر العانة وتحت الأظفار ، فالغرلة أভي في موضعها من الظفر الطويل ، والشارب الطويل والعانة الفاحشة الطول ، ولا يخفى على ذى الحس السليم قبح الغرلة ، وما في إزالتها من التحسين والتنظيف والتزيين ، وهذا لما أبلى الله خليله إبراهيم بإزالة هذه الأمور فأنفثهن ، جعله إماماً للناس . هذا مع ما فيه من بهاء الوجه وضيائه ، وفي تركه من الكسفة التي ترى عليه .

[٤٧] وقد ذكر حرب في مسائله عن ميمونة زوج النبي عليه الصلاة والسلام أنها قالت للختانة: إذا حفست <sup>(٣٣)</sup> فأشمي ولا تهكى، فإنه أسرى للوجه وأحظى لها عند زوجها.

[٤١٨] وروى أبو داود عن أم عطية أن رسول الله ﷺ أمر ختانة تختن ، فقال : « إذا خست فلا تنهكي ، فإن ذلك أحظمي للمرأة وأحب للبعل » (٣٤) ،

٤٢) البقرة : الآيات (١٣٥ - ١٣٨) .

(٢٣) المنفعة، للنساء كالخزان للذكور.

كذلك كثيرون لا يتفقون بأصنفها المحبين.

(٣٤) أبو داود في الأدب . باب : ما جاء في المثلان (٥٢٢١) . وانظر : صحيح الجامع حيث صححه الألباني (٢٣٥٢) .

ومعنى هذا أن الخاضفة إذا استأصلت جلدة الختان ضعفت شهوة المرأة فقلت حظوظها عند زوجها ، كما أنها إذا تركتها كما هي لم تأخذ منها شيئاً ازدادت غلمنتها ؛ فإذا أخذت منها وأبافت ، كان ذلك تعديلاً للخلاقفة والشهوة هذا مع أنه لا ينكر أن يكون قطع هذه الجلدة علماً على العبودية ، فإنك تجد قطع طرف الأذن وكى الجبهة ، ونحو ذلك في كثير من الرقيق علامه لرقوهم وعبوديتهم ، حتى إذا أباق رد إلى مالكه بذلك العلامه ، فما ينكر أن يكون قطع هذا الطرف علماً على عبودية صاحبه لله سبحانه حتى يعرف الناس أن من كان كذلك فهو من عبيد الله الخنفاء ، فيكون الختان علماً لهذه النسبة التي لا أشرف منها مع ما فيه من الطهارة والنظافة والزينة وتعديل الشهوة .

وقد ذكر في حكمة خفض النساء : أن سارة لما وเหت هاجر لإبراهيم أصابها ، فحملت منه فقارب سارة ، فحلفت لتقطعن منها ثلاثة أعضاء فخاف إبراهيم أن تجدع أنفها وتقطع أذنها ، فأمرها بشقب أذنها وختانها ، وصار ذلك سنة في النساء بعد ، ولا ينكر هذا كما كان مبدأ السعي - سعي هاجر بين جبلين تبتغي لابنها القوت ، وكما كان مبدأ الحمار - حصب إسماعيل للشيطان لما ذهب مع أبيه ، فشرع الله سبحانه لعباده ، تذكرة وإحياء لسنة خليله ، وإقامة للذكره ، وإعطاء عبوديته ، والله أعلم .

## الفصل الثامن

### في بيان القدر الذي يؤخذ في الختان

قال أبو البركات في « كتاب العافية » ، و يؤخذ في ختان الرجل جلدة الخشة ، وإن اقتصر علىأخذ أكثرها جاز ، ويستحب لخاضفة الجارية أن لا تخفف ، نص عليه .

وحكى عن عمر أنه قال للخاتنة : أبقى منه شيئاً إذا خفضت .

وقال الحلال في جامعه : ذكر ما يقطع في الختان ، أخبرني محمد بن الحسين أن الفضل بن زياد حدثهم ، قال : سئل أحمد كم يقطع في الختان ؟ قال : حتى تبلو الخشة .

وأخبرني عبد الملك الميموني قال : قلت يا أبا عبد الله ! مسألة سئلت عنها :  
ختان ختن صبياً فلم يستقص ، فقال : إذا كان الختان قد جاز نصف الحشمة إلى  
فوق فلا يعتد به ، لأن الحشمة تغليظ ، وكلما غلظت هي ارتفعت الحشمة ، ثم قال  
لي : إذا كانت دون النصف أخفاف ، قلت له : فإن الإعادة عليه شديدة جداً ، ولعله  
قد يخاف عليه الإعادة ، قال : إيش يخاف عليه . ورأيت سهولة الإعادة ، إذا كانت  
الختانة في أقل من نصف الحشمة إلى أسفل ، وسمعته يقول : هذا شيء لا بد أن تسر  
فيه الختانة .

وقال ابن الصباغ<sup>(٣٥)</sup> في الشامل : الواجب على الرجل أن يقطع الجلدة التي  
على الحشمة حتى تكشف جميعها ، وأما المرأة فلها عنترتان : إحداهما بكارتها  
والأخرى هي التي يجب قطعها وهي كعرف الديك في أعلى الفرج بين الشرفين ،  
وإذا قطعت يبقى أصلها كالنواة .

وقال الجويني<sup>(٣٦)</sup> في نهايةه : المستحق في الرجال قطع القلفة ، وهي الجلدة  
التي تغشى الحشمة والغرض أن تبرز ، ولو فرض مقدار منه على الكمرة لا تبسط على  
سطح الحشمة ، فيجب قطعه حتى لا تبقى الجلدة متولدة .

وقال ابن كثيرون<sup>(٣٧)</sup> : عندي يكفي قطع شيء من القلفة وإن قل ، بشرط أن  
يستوعب القطع تدوير رأسها .

وقال الجويني : القدر المستحق من النساء ما ينطلق عليه الاسم ، قال في  
الحديث : ما يدل على الأمر بالإقلال ، قال عليه الصلاة والسلام : « أشيء  
ولا تنكهي » أى اتركي الموضع أثث ، والأثث : المرتفع .

وقال الماوردي<sup>(٣٨)</sup> : والسنة أن يستوعب القلفة تغشى الحشمة بالقطع من  
أصلها ، وأقل ما يجزئ فيه إلا أن يتغشى بها شيء من الحشمة ، وأما خفض المرأة فهو  
قطع جلدة في الفرج فوق مدخل الذكر وخرج البول على أصل كالنواة ، ويؤخذ منه

(٣٥) عبد السيد بن محمد بن الصباغ من فقهاء الشافعية ولد سنة ٤٠٠ هـ يعتقد .

(٣٦) الجويني عبد الملك بن عبد الله بن يوسف الجويني شافعى إمام الحرمين توفي سنة ٤٧٨ هـ .

(٣٧) الماوردي علي بن محمد بن حبيب ولد بالبصرة سنة ٣٦٤ هـ وتوفي سنة ٤٥٠ هـ .

الجلدة المستعملة دون أصلها ، وقد يان بهذا أن الفصح في الحنف ثلاثة أقسام : سنة ، وواجب ، وغير مجزئ على ما تقدم ، والله أعلم .

## الفصل التاسع

### في أن حكمه يعم الذكر والأنثى

قال صالح بن أحمد : إذا جامع الرجل امرأته ولم ينزل ، قال : إذا التقى الحنفان وجب الفصل .

قال أحمد : وفي هذا أن النساء كن يختنن ، وسئل عن الرجل تدخل عليه امرأته فلم يجدها مخونة أيجب عليها الحنفان ؟ قال : الحنفان سنة .

قال الحنف : وأخبرني أبو بكر المروزى وعبد الكريم الميتم ويوسف ابن موسى ، دخل كلام بعضهم في بعض أن أبا عبد الله سئل عن المرأة تدخل على زوجها ولم يختنن أيجب عليها الحنفان ؟ فسكت والتفت إلى أبي حفص فقال : تعرف في هذا شيئاً ؟ قال : لا ، فقيل له : إنه أقى عليها ثلاثون وأربعون سنة فسكت ، قيل له : فإن قدرت على أن تختنن ؟ قال : حسن .

قال وأخبرني محمد بن يحيى الكحال ، قال : سألت أبا عبد الله عن المرأة تختنن ؟ فقال : قد خرجت فيه أشياء ، ثم قال : ونظرت فإذا خير النبي عليه الصلاة والسلام حين يلتقي الحنفان ، ولا يكون واحداً إنما هو اثنان ، قلت لآبي عبد الله : فلابد منه قال الرجل أشد ، وذلك أن الرجل يختنن ، فتكلك الجلدة مدلاة عن الكمرة فلا ينفي ما تم والنساء أهون ، قلت : لا خلاف في استحبابه للأثني ، وانختلف في وجوبه .

وعن أحمد في ذلك روايتان - إحداهما : يجب على الرجال والنساء ، والثانية : يختص وجوبه بالذكور ، وحججة هذه الرواية حديث شداد بن أوس :

[ ٢١٩ ] الحنفان سنة للرجال مكرمة للنساء ، ففرق فيه بين "الذكور والإناث ، ويتحقق لهذا القول أن الأمر به إنما جاء للرجال ، كما أمر الله سبحانه به خليله عليه السلام ، ففعله امتثالاً لأمره .

وأما ختان المرأة فكان سببه يمين سارة كأم تقدم ، قال الإمام أحمد : لا تحيف  
خافضة الجاربة لابن عمر ، قال لختانة : أبقي منه شيئاً إذا خفقت .

[ ٢٢٠ ] وذكر الإمام أحمد عن أم عطية أن رسول الله عليه الصلاة والسلام  
أمر ختانة تختن فقال : « إذا ختت فلا تهكى ، فإن ذلك أحظم للمرأة وأحب  
للبعل » ، والحكمة التي ذكرناها في الختان ، تعم الذكر والأنثى ، وإن كانت في  
الذكر أئن ، والله أعلم .

## الفصل العاشر في حكم جنائية الختان وسرالية الختان

قال الله تعالى : **ه**ـ ما على الخلقين من سبيل **ه**ـ (٣٨) .

[ ٢٢١ ] وفي السنن من حديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده عن  
النبي ﷺ أنه قال : « من طيب ولم يعلم منه طب فهو ضامن » (٣٩) ، أما جنائية يد  
الختان فمضمونة عليه أو على عاقلته (٤٠) كجنائية غيره ، فإن زادت على ثلث الديبة  
كانت على العاقلة ، وإن نقصت عن الثلث فهي في ماله ، وأما ما تلف بالسرالية ، فإن  
لم يكن من أهل العلم بصناعته ولم يعرف بالخلق (٤١) فيها ، فإنه يضمنها ، لأنها سرالية  
جرح ، لم يجز الإقدام عليه ، فهي كسرائية الجنائية ، وقد اتفق الناس على أن سرالية  
الجنائية مضمونة ، واحتلقو فيما عدتها ، فقال أبو حمزة وأبيه : لا تضمن سرالية مأذون  
فيه حداً أو تأدبياً مقرراً كان أو غير مقرر ، لأنها سرالية مأذون فيه ، فلم يضمن  
كسرائية استيفاء منفعة الكفاح وإزالة البكارة وسرالية الفصد (٤٢) والمحاجمة ، والختان  
وبط الدمل وقطع السلعة المأذون فيه لخاذق لم يتعمله ، وقال الشافعى : لا يضمن .

(٣٨) التورىة : آية (٩١) .

(٣٩) أبو داود في النبات . باب : فيمن تطيب بغير علم (٤٥٨٦) . والنسائي في القسام . باب : صفة  
شبة العمد ... ٥٢/٨ ، ٥٣ . وأبي ماجه في الطب . باب : من تطيب ولم يعلم منه طب (٣٤٦٦) . والحاكم في  
المستدرك ٤/٢١٢ . وانظر : صحيح الجامع حيث حسنة الألبان (٦٠٢٩) .

(٤٠) العاقلة : أهل القائل .

(٤١) الخلق : المهرة . حنفى الصنف القرآن والعمل إذا مهر .

(٤٢) الفصد : قطع العرق .

سرابة المقرر حداً كان أو قصاصاً، ويضمن سرابة غير المقرر والتأديب، لأن التلف به دليل على التجاوز والعلوان.

وقال أبو حنيفة: لا يضمن سرابة الواجب خاصة ويضمن سرابة القود<sup>(٤٣)</sup>، لأن إثباته لا يتيح له استيفاء لشرط السلامة، والستة الصحيحة تختلف هذا القول، وإن كان الخاتن عارفاً بالصناعة وختن المولود في الزمن الذي يختتن في مثله، وأعطي الصناعة حقها لم يضمن سرابة الجرح اتفاقاً، كما لو مرض الختون من ذلك ومات، فإن أذن له أن يختتنه في زمن حر مفرط أو برد مفرط أو حال ضعف يخاف عليه منه، فإن كان بالغاً عاقلاً لم يضمنه، لأنه أسقط حقه بالإذن فيه، وإن كان صغيراً ضمنه، لأنه لا يعتبر أنه شرعاً وإن أذن فيه وليه، فهذا موضع نظر، هل يجب الضمان على الولي أو على الخاتن ولا ريب أن الولي المتسبب والخاتن مباشر، فالقاعدة تقتضي تضمين المباشر، لأنه يمكن الإحالة عليه بخلاف ما إذا تغير تضمينه، فهذا تفصيل القول في جنائية الخاتن وسرابة ختانه، والله أعلم.

## الفصل الحادى عشر في أحكام الأقلف من صلاته وطهارته وذريحته وشهادته وغير ذلك

قال الحلال: أخبرني محمد بن إسماعيل، حدثنا وكيع عن سالم بن العلاء المرادي عن عمرو بن هرم عن جابر بن زيد عن ابن عباس قال: الأقلف لا تقبل له صلاة ولا تؤكل ذريحته، قال وكيع: الأقلف إذا بلغ فلم يختتن لم تجز شهادته، أخبرني عصمة بن عصمة، ثنا حنبل، قال ثنا أبو عبد الله ثنا محمد بن عبيد عن سالم المرادي عن عمرو بن هرم عن جابر بن زيد عن ابن عباس: لا تؤكل ذريحة الأقلف.

قال حنبل في موضع آخر: ثنا أبو عمر الحوضى، ثنا همام عن قتادة عن عكرمة قال: لا تؤكل ذريحة الأقلف، قال: وكان الحسن لا يرى ما قال عكرمة، قال: قيل لعكرمة: إن حج؟ قال: لا، قال حنبل قال أبو عبد الله: لا تؤكل

(٤٣) القود: القصاص.

ذبيحته ولا صلاة له ولا حجج ، حتى يتطهر ، هو من تمام الإسلام ، وقال حنبل في موضع آخر ، قال أبو عبد الله : الأقلف لا يذبح ولا تؤكل ذبيحته ولا صلاة له .

وقال عبد الله بن أحمد ثنا أئم ، ثنا إسماعيل بن إبراهيم ، ثنا سعيد بن عمرو بن عبد الله عن قتادة عن جابر بن زيد عن ابن عباس قال : الأقلف لا تحل له صلاة ولا تؤكل ذبيحته ولا تجوز له شهادة ، قال قتادة : وكان الحسن لا يرى ذلك ، وقال إسحاق ابن منصور قلت لأبي عبد الله : ذبيحة الأقلف ؟ قال : لا يأس بها ، وقال أبو طالب سألت أبي عبد الله عن ذبيحة الأقلف ؟ فقال ابن عباس : شدد في ذبيحته جدًا ، وقال الفضل بن زياد سألت أبي عبد الله عن ذبيحة الأقلف ؟ فقال : يرثى عن إبراهيم والحسن وغيرهما : أنهم كانوا لا يرون بها يأساً إلا شيئاً يرثى عن جابر ابن زيد عن ابن عباس أنه كرهه .

قال أبو عبد الله : وهذا يشتد على الناس ، فلو أن رجلاً أسلم وهو كبير فخافوا عليه الختان ، أفلأ تؤكل ذبيحته ؟ وذكر الخلل عن أبي السمع أحمد بن عبد الله بن ثابت قال : سمعت أحمد بن حنبل : وسئل عن ذبيحة الأقلف وذكر له حديث ابن عباس فقال أحمد : ذلك عندي ، إذا كان الرجل يولد بين أبوين مسلمين فكيف لا يختن ، فاما الكبير إذا أسلم وخف على نفسه الختان فله عندي رخصة ، ثم ذكر قصة الحسن مع أمير البصرة الذي ختن الرجال في الشتاء ، فمات بعضهم ، قال : فكان أحمد يقول : إذا أسلم الكبير وخف على نفسه فله عندي عذر .

## الفصل الثاني عشر في المسقطات لوجوبه

وهي أمور ، أحدها : أن يولد الرجل ولا قلفة له ، فهذا مستغن عن الختان ، إذا لم يخلق له ما يجنب ختنه : وهذا متفق عليه ، لكن قال بعض المؤخرين : يستحب إمرار الموسى على موضع الختان ، لأنه ما يقدر عليه من المأمور به ، .

٤٤٢ [ ] وقد قال النبي ﷺ : «إذا أمرتكم بأمر فأنowوا منه ما استطعتم» <sup>(٤)</sup> ، وقد كان الواجب أمرين مباشرة الحديث والقطع ، فإذا سقط

(٤) البخاري في الاعتصام بالكتاب والسنّة . باب : الاقتاء بسن رسول الله ٢٥٨/٤ . وسلم في

القطع ، فلا أقل من استحباب مباشرة المديدة ، والصواب أن هذا مكره ، لا يتقرب إلى الله به ، ولا يتعدى بمحله وتنزه عنه الشريعة ، لأنه عبث لافائدة فيه ، وإمرار الموسى غير مقصود ، بل هو وسيلة إلى فعل المقصود ، فإذا سقط المقصود لم يبق للوسيلة معنى ونظير هذا ما قال بعضهم : إن الذي لم يخلق على رأسه شعر يستحب له في النسك أن يمر الموسى على رأسه ، ونظير قول بعض المتأخرین من أصحاب أحمد وغيرهم : أن الذي لا يحسن القراءة ولا الذكر أو آخرين - يحرك لسانه حرکة مجردة .

قال شيخنا<sup>(٤٥)</sup> : ولو قيل إن الصلاة تبطل بذلك كان أقرب ، لأنه عبث ينافي التشريع وزيادة عمل غير مشروع ، والمقصود أن هذا الذي ولد ولا قلفة له . فلا خтан عليه كانت العرب ترعم أنه إذا ولد في القمر تقلصت قلفته وتجمعت ، وهذا يقولون خته القمر ، وهذا غير مطرد ، ولا هو أمر مستمر ، فلم يزل الناس يولدون في القمر ، والذى يولد بلا قلفة نادر جداً ، ومع هذا فلا يكون زوال القلفة تاماً ، بل يظهر رأس الحشفة ، بحيث بين مخرج البول وهذا لا بد من ختانه ليظهر تمام الحشفة ، وأما الذي يسقط ختاته فإن تكون الحشفة كلها ظاهرة ، وأخرين صاحبنا محمد بن عثمان الخليل أحدث بيت المقدس أنه من ولد كذلك ، والله أعلم .

**فصل - الثاني :** من مسقطاته : ضعف المولود عن احتماله بحيث يخاف عليه من التلف ، ويستمر به الضعف كذلك ، فهذا يعذر في تركه إذ غایته أنه واجب فيسقط بالعجز عنه كسائر الواجبات .

**فصل - الثالث :** أن يسلم الرجل كبيراً ويخاف على نفسه منه فهذا يسقط عنه عند الجمهور ، ونص عليه الإمام أحمد في رواية جماعة من أصحابه ، وذكر قول الحسن أنه قد أسلم في زمان رسول الله عليه السلام : الرومي والحبشي والفارسي فما فتش أحداً منهم ، وخالف سحنون بن سعيد الجمهور فلم يسقطه عن الكبیر الخالف على نفسه وهو قول في مذهب أحمد حكاه ابن تيمیة وغيره .

=الحج باب : فرض الحج مرة في العسر (٤٦) . والسائل في الحج . باب : وجوب الحج / ١١١ ، ١١١ . وابن ماجه في المقدمة . باب : اتباع سنة رسول الله ﷺ (٤) ورواتها السانی وابن ماجه بلفظ : ... لخنوا منه ... ، بدلاً من ، فأتوا منه ... .

(٤٥) شيخنا المقصود ابن تيمیة .

فصل - الرابع : وظاهر كلام أصحابنا أنه يسقط وجوبه فقط عند خوف التلف ، والمذى ينفي أن يمنع من فعله ولا يجوز له ، وصرح به في شرح المدية فقال : يمنع منه ، وهذا نظائر كثيرة ، منها الاغتسال بالماء البارد في حال قوة البرد والمرض ، وصوم المريض الذي يخشى تلفه بصومه ، وإقامة الحد على المريض والحامل وغير ذلك ، فإن هذه الأعذار كلها تمنع إباحة الفعل كما تسقط وجوبه .

فصل - الخامس : الموت فلا يجب ختان الميت باتفاق الأمة ، وهل يستحب ؟ فجمهور أهل العلم على أنه لا يستحب ، وهو قول الأئمة الأربعة ، وذكر بعض الأئمة المتأخرین أنه مستحب ، وقاسه على أخذ شاربه وحلق عانه ونف إيطه ، وهذا خالق لما عليه عمل الأمة وهو قياس فاسد ، فإن أخذ الشارب وتقليم الظفر وحلق العانة من تمام طهارته وإزالة وسخه ودرنه .

وأما الختان : وهو قطع عضو من أعضائه ، والمعنى الذي لأجله شرع في الحياة ، قد زال بالموت فلا مصلحة في ختانه ، وقد أخبر النبي عليه الصلاة والسلام : أنه يبعث يوم القيمة بغير مخنون ، فما الفائدة أن يقطع منه عند الموت عضو يبعث به يوم القيمة وهو من تمام خلقه في النشأة الأخرى .

فصل - السادس : ولا يمنع الإحرام من الختان ، نص عليه الإمام أحمد ، وقد سئل عن المحرم يختتن ؟ فقال : نعم ، فلم يجعله من باب إزالة الشعر وتقليم الظفر - لا في الحياة ولا بعد الموت .

### الفصل الثالث عشر في ختان النبي عليه الصلاة والسلام

وقد اختلف فيه على أقوال : أحدها : أنه ولد مخنونا ، والثانى : أن جريل ختنه حين شق صدره ، الثالث : أن جده عبد المطلب ختنه على عادة العرب في ختان أولادهم ، ونحن نذكر قائل هذه الأقوال وحججه : فأما من قال : ولد مخنونا فاحتتجوا بأحاديث أحدها : ما رواه أبو عمر بن عبد البر ، فقال : وقد روى أن النبي عليه الصلاة والسلام ولد مخنونا ، من حديث عبد الله بن عباس عن أبيه العباس بن عبد المطلب .

[ ٢٢٣ ] قال : ولد رسول الله ﷺ مخنوناً مسروراً : يعني مقطوع السرة فاعجب ذلك جده عبد المطلب وقال : ليكون لابني هذا شأن عظيم<sup>(٤٦)</sup> ، ثم قال ابن عبد البر : ليس إسناد حديث العباس هنا بالقائم ،

[ ٢٢٤ ] وقال وقد روى موقوفاً على ابن عمر ولا يثبت أيضاً ، قلت : حديث ابن عمر رويناه من طريق أبي نعيم حدثنا أبو الحسن أحمد بن محمد بن خالد الخطيب ، ثنا محمد بن محمد بن سليمان ، ثنا عبد الرحمن بن أبيوب الحمصي ، ثنا موسى بن أبي موسى المقدسي ، حدثنا خالد بن سلامة عن نافع عن ابن عمر قال : ولد النبي ﷺ مخنوناً ، ولكن محمد بن سليمان هذا هو الباغندي وقد ضعفوه ، وقال الدارقطني : كان كثير التدليس<sup>(٤٧)</sup> ، يحدث بما لم يسمع ، وربما سرق الحديث .

[ ٢٢٥ ] ومنها ما رواه الخطيب ياسناده من حديث سفيان بن محمد المصيصي حدثنا هشيم عن يونس بن عبيد عن الحسن عن أنس بن مالك قال : قال رسول الله ﷺ : « من كرامتي على أني ولدت مخنوناً ولم يربني أحد »<sup>(٤٨)</sup> ، قال الخطيب : لم يروه فيما يقال غير يونس عن هشيم وتفرد به سفيان بن محمد المصيصي وهو منكر الحديث .

قال الخطيب : أخبرني الأزهري قال : سئل الدارقطني عن سفيان بن محمد المصيصي ، وأخبرني أبو الطيب الطبرى ، قال ، قال لنا الدارقطني شيخ لأهل المصصيصة : يقال له سفيان بن محمد الفزارى كان ضعيفاً سوء الحال ، وقال صالح بن محمد الحافظ : سفيان بن محمد المصيصي لا شيء ،

[ ٢٢٦ ] وقد رواه أبو القاسم بن عساكر من طريق الحسن بن عرفة ، حدثنا هشيم عن يونس عن الحسن عن أنس قال ، قال رسول الله عليه الصلاة

(٤٦) أبو نعيم في دلائل الثبوة بلفظ : « ولد رسول الله مخنوناً مسروراً فاعجب ذلك جده ، وختلي عنده ، وقال : ليكون لابني هذا شأن ، فكان له شأن » . (٩٢) ، وابن سعد في الطبقات ١٠٢/١ . والحاكم في المستدرك حيث قال : وقد تواترت الأخبار أن رسول الله ولد مخنوناً مسروراً . ولكن قال النعى في التلخيص بهامش المستدرك : ما أعلم صحة ذلك فكيف معاوراً ٦٠٢/٢ .

(٤٧) التدليس : المذبحة في البيع والمقصود الحديث بما لم يسمع .

(٤٨) المي反之 في جمجم الروايات وقال : رواه الطبراني في الصغر والأوسط وفيه سفيان بن الفزارى وهو متهم به ٢٢٤/٨ وأبو نعيم في دلائل الثبوة (٩١) . وما بلفظ : « ... لم يرب أحد سوأته » . وانظر : صعيف الجامع حيث عزاه للطبراني في الأوسط وضعفه الألباني (٥٣١٦) .

والسلام : « من كرامتي على ربي عز وجل أني ولدت مختوناً لم ير أحد سوءّي » ،  
وفي إسناده إلى الحسن بن عرفة عدة مجاهيل .

قال أبو القاسم بن عساكر وقد سرقه ابن الجارود ، وهو كتاب ، فرواه عن  
الحسن بن عرفة ، وما احتاج به أرباب هذا القول ما ذكره محمد بن علي الترمذى في  
معجزات النبي عليه الصلاة والسلام فقال ، ومنها أن صفيه بنت عبد المطلب قالت :  
أردت أن أعرف أذكر أم أثني فرأيتها مختوناً ، وهذا الحديث لا يثبت ، وليس له إسناد  
يعرف به ، وإنما قد قال أبو القاسم عمر بن أبي الحسن بن هبة الله بن أبي جرادة في  
كتاب صنفه في ختان الرسول عليه الصلاة والسلام ، يرد به على محمد بن طلحة في  
تصنيف صنفه ، وقرر فيه أن رسول الله عليه صلوات الله عليه ولد مختوناً ، وهذا محمد بن علي  
الترمذى الحكيم لم يكن من أهل الحديث ، ولا علم له بطريقه وصناعته ، وإنما كان فيه  
الكلام على إشارات الصوفية والطراائق ، ودعوى الكشف على الأمور الغامضة  
والحقائق ، حتى خرج في الكلام على ذلك عن قاعدة الفقهاء والصوفية ، وأخرجه  
 بذلك عن السيرة المرضية : وقالوا إنه أدخل في علم الشريعة ما فرق به الجماعة ،  
فاستوجب بذلك القدح والشناعة ، وملأ كتبه بالأحاديث الموضوعة ، وحشاها  
بالأخبار التي ليست بعروبة ولا مسموعة ، وعلل فيها خفي الأمور الشرعية لا يعقل  
معناها بعلل ما أضعنها وما أوهاها .

وما ذكر في كتاب له رسمه بالاحتياط أن يسجد عقب كل صلاة يصلحها  
سجدة السهو ، وإن لم يكن سهلاً فيها ، وهذا مما لا يجوز فعله بالإجماع ، وفاعله  
منسوب إلى الغلو والابتداع ، وما حكاه عن صفيه بقولها فرأيتها مختوناً ينافق  
الأحاديث الأخرى ، وهو قوله لم ير سوئي أحد ، فكل حديث في هذا الباب ينافق  
الآخر ، ولا يثبت واحد منها ، ولو ولد مختوناً فليس هذا من خصائصه عليه الصلاة  
والسلام ، فإن كثيراً من الناس يولد غير محتاج إلى الختان .

قال وذكر أبو الغنائم النسابة الزيدى ، أن أباه القاضى أبا محمد الحسن بن  
الحسن الزيدى ولد غير محتاج إلى الختان ، قال : وهذا لقب بالطهير ، قال : قال فيما  
قرأه بخطه : خلق أبو محمد الحسن مطهراً لم يختن وتوافق كذا خلق ، وقد ذكر الفقهاء  
في كتبهم أن من ولد كذلك لا يختن ، واستحسن بعضهم أن يمر الموسى على موضع  
الختان من غير قطع ، والعوام يسمون هذا الختان : ختان القمر ، يشرون في ذلك  
إلى أن القمر في خلقة الإنسان يحصل في زيادة القمر ، ويحصل التقصان في الخلقة عند

نقصانه ، كما يوجد ذلك في الجزر والمد ، فينسيون النقصان الذي حصل في القلفة إلى نقصان القمر .

[ ٢٢٧ ] قال : وقد ورد في حديث رواه سيف بن محمد ابن أخت سفيان الثوري عن هشام بن عروة عن أبيه عن عائشة عن النبي ﷺ قال : ابن صياد ولد مسروراً مختوناً ، وسيف مطعون في حديثه ، وقيل إن قصر ملك الروم الذي ورد عليه أمرؤ القيس ولد كذلك ، ودخل عليه أمرؤ القيس الحمام فرأه كذلك فقال بهجوه :

إلى حلفت يعینا غير كاذبة لأنك الألف لا ما جنى القمر  
يعبره أنه لم يختن وجعل ولادته لذلك نقصاً ، وقيل : إن هذا البيت أحد الأسباب الباعثة لقصير على أن يسم أمرؤ القيس فمات ، وأنشد ابن الأعراب فيمن ولد بلا قلفة :

لذاك نكس لا يعشن حجره هرة العرض حديد منظره  
ل ليل كانون شديد خصره عض بالمراف الزيانا قسره  
يقول : هو أخلف ليس يختون إلا ما قلص القمر ، وشبه قلفته بالزيانا : وهي قرنا العقرب ، وكانت العرب لا تعتقد بصورة الختان من غير ختان ، وترى الفضيلة في الختان نفسه وتغتر به .

قال : وقد بعث الله نبينا عليه الصلاة والسلام من صميم العرب وخصه بصفات الكمال من الخلق والخلق والنسب ، فكيف يجوز أن يكون ما ذكره من كونه مختوناً مما يميز به النبي عليه الصلاة والسلام وبخصوص ، وقيل : إن الختان من الكلمات التي ابتعل الله بها خليله عليه الصلاة والسلام فائمهن وأكملهم ، وأشد الناس بلاء الأنبياء ، ثم الأمثل فالأمثل ، وقد عد النبي عليه السلام : الختان من الفطرة ، ومن المعلوم أن الابتلاء به مع الصبر عليه مما يضاعف ثواب المبتلى به وأجره ، والأليق بحال النبي عليه الصلاة والسلام أن لا يسلب هذه الفضيلة وأن يكرمه الله بها كما أكرم خليله ، فإن خصائصه أعظم من خصائص غيره من النبيين وأعلى .

وختن الملك إيه كا رويناه أجلى من أن يكون من خصائصه وأول ، وهذا كله كلام ابن العدم .

[ ٢٢٨ ] ويريد بختن الملك ما رواه من طريق الخطيب عن أبي بكرة أن جبريل ختن النبي ﷺ حين ظهر قلبه<sup>(٤٩)</sup> وهو مع كونه موقوفاً على أبي بكرة لا يصح إسناده فإن الخطيب قال فيه : أَبَيْنَا أَبُو القَاسِمِ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ عَثَمَانَ بْنِ مُحَمَّدٍ الْبَجْلِيُّ ، أَبَيْنَا جَعْفَرَ بْنَ نَصِيرٍ ، حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ سَلِيمَانَ ، حَدَّثَنَا عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنَ عَيْنَةَ الْبَصْرِيِّ ، حَدَّثَنَا عَلَىُ بْنُ مُحَمَّدٍ الْمَدْائِنِيُّ ، حَدَّثَنَا سَلْمَةُ بْنُ مُحَارِبَ أَبْنَ سَلِيمَ بْنِ زَيْدٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِي بَكْرَةَ ، وَلَيْسَ هَذَا الإِسْنَادُ مَا يَحْتَاجُ بِهِ .

وحدث شق الملك قلبه عليه الصلاة والسلام ، قد روى من وجوه متعددة مرفوعاً إلى النبي عليه الصلاة والسلام ، وليس في شيء ، منها أن جبريل ختنه إلا في هذا الحديث فهو شاذ غريب ، قال ابن العدين : وقد جاء في بعض الروايات : أن جده عبد المطلب ختنه في اليوم السابع ، قال وهو على ما فيه أشبه بالصواب وأقرب إلى الواقع .

[ ٢٢٩ ] ثم ساق من طريق ابن عبد البر ثنا أبو عمرو أحمد بن محمد ابن أحمد قراءة منى عليه أن محمد بن عيسى حدثه ، قال : ثنا بحبي بن أبيوب بن زياد العلاف ، ثنا محمد بن أبي السرى العسقلانى ، ثنا الوليد بن مسلم عن شعيب بن أبي حزرة عن عطاء الخراسانى عن عكرمة عن ابن عباس ، أن عبد المطلب ختن النبي ﷺ يوم سابعه ، وجعل له مأدبة وسماه محمدأ ، فقال بحبي بن أبيوب : ما وجدنا هذا الحديث عند أحد إلا عند ابن أبي السرى وهو محمد بن الم توكل بن أبي السرى ، والله أعلم .

## الفصل الرابع عشر في الحكمة التي لأجلها يعاد بنو آدم خرلا

لما وعد الله سبحانه وهو صادق الوعد الذي لا يخلف وعده ، أنه يعيد الخلق كما بدأهم أول مرة ، كان من صدق وعده أن يعيده على الحالة التي بدأ عليها من تمام أعضائه وكالماء ، قال تعالى : ﴿ يَوْمَ نَطْوِي السَّمَاءَ كَطْلَى السَّجْلِ لِلْكِتَبِ كَمَا بَدَأْنَا

(٤٩) المishi في مجمع الروايات وقال : رواه الطبراني في الأوسط وفيه عبد الرحمن بن عيسى وسلمة ابن عمار ولم أعرفهما وبقية رجاله ثقات ٢٢٤/٨ .

أول خلق نعيده وعداً علينا إنما كنا فاعلين <sup>٥٠</sup> <sup>٥١</sup> وقال تعالى : ﴿ كَمَا بِدَائِكُمْ تَعْوِدُونَ <sup>٥١</sup> وَأَيْضًا فَيَنِ الْخَيْرَ إِنَّمَا شَرُّ فِي الدُّنْيَا لِتَكْمِيلِ الطَّهَارَةِ وَالنَّزَهَةِ مِنَ الْبَيْوْلِ ، وَأَهْلُ الْجَنَّةِ لَا يَبُولُونَ وَلَا يَتَغَرَّبُونَ ، فَلَيْسَ هُنَّا كُجَّاسَةٍ تُصَبِّبُ الْغَرَّةَ ، فَيَحْتَاجُ إِلَى التَّحْرِزِ مِنْهَا ، وَالْقَلْفَةُ لَا تَمْنَعُ لِلَّهِ الْجَمَاعَ وَلَا تَعْوِقُهُ ، هَذَا إِنْ قَدْرَ اسْتِمْرَارِهِمْ عَلَى تَلْكَ الْحَالَةِ الَّتِي يَعْتَشُوا عَلَيْهَا ، وَإِلَّا فَلَا يَلْزَمُ مِنْ كُوْنِهِمْ يَعْتَشُونَ كَذَلِكَ أَنْ يَسْتَمْرُرُوا عَلَى تَلْكَ الْحَالَةِ الَّتِي يَعْتَشُوا عَلَيْهَا ، فَإِنَّهُمْ يَعْتَشُونَ حَفَّةً عَرَاءً بِهِمَا ، ثُمَّ يَكْسُونَ وَيَدْ خَلْقَهُمْ وَيَزَادُ فِيهِ بَعْدَ ذَلِكَ ، يَزَادُ فِي خَلْقِ أَهْلِ الْجَنَّةِ وَأَهْلِ النَّارِ ، وَإِلَّا فَوْقَتْ قِيَامِهِمْ مِنَ الْقَبُورِ يَكُونُونَ عَلَى صُورَتِهِمُ الَّتِي كَانُوا عَلَيْهَا فِي الدُّنْيَا ، وَعَلَى صَفَاتِهِمْ وَهَيَّنَتِهِمْ وَأَحْوَالِهِمْ فَيَبْعِثُ كُلُّ عَبْدٍ عَلَى مَا مَاتَ عَلَيْهِ ، ثُمَّ يَنْشَئُهُمُ اللَّهُ سَبَّحَانَهُ كَمَا يَشَاءُ ، وَهُلْ تَبْقَى تَلْكَ الْغَرَّةَ الَّتِي كَمْلَتْ خَلْقَهُمْ فِي الْقَبُورِ أَوْ تَرْزُولُ يَمْكُنُ هَذَا . وَهَذَا وَلَا يَعْلَمُ بَخِيرٌ يَحْبُبُ الْمَصِيرَ إِلَيْهِ ، وَاللَّهُ سَبَّحَانَهُ وَتَعَالَى أَعْلَمُ .



٥٠) الآية : آية (١٠٤) .  
٥١) الأعراف : آية (٢٩) .

## الباب العاشر في ثقب أذن الصبي والبنت

أما أذن البنت فيجوز ثقبها للزينة ، نص عليه الإمام أحمد ، ونص على كراحته في حق الصبي ، والفرق بينهما أن الأنثى تحتاج للحلية ، فثقب الأذن مصلحة في حقها بخلاف الصبي ،

[ ٤٣٠ ] وقد قال النبي عليه الصلاة والسلام لعائشة في حديث أم زرع :  
كنت لك كأني زرع لأم زرع <sup>(١)</sup> مع قوله : أناس من حل أذني أى ملأها من الحل ، حتى صار ينوس فيها أى يتحرك ويجبول .

[ ٤٣١ ] وفي الصحيحين لما حرض النبي عليه الصلاة والسلام النساء على الصدقة ، جعلت المرأة تلقي خرصها <sup>(٢)</sup> ، الحديث - والخرص : هو الحلقة الموضوعة في الأذن ، ويكتفى في جوازه ، وسؤاله بفعل الناس له واقرارهم على ذلك ، فلو كان مما ينهى عنه نهي القرآن أو السنة ، فإن قيل فقد أخير الله سبحانه عن عدوه إبليس ، أنه قال : ﴿وَلَا مِرْبُوحٌ لَّفِيلِتَكُنْ عَادَانَ الْأَنْعَامَ﴾ <sup>(٣)</sup> أى يقطعونها ، وهذا يدل على أن قطع الأذن وشقها وثقبها من أمر الشيطان ، فإن البشك : هو القطع ، وثقب الأذن ، قطع لها ، فهذا ملحق بقطع أذن الأنماء .

(١) حديث أم زرع رواه البخاري في النكاح . باب : حسن المعاشرة مع الأهل ٢٥٧/٣ ، ٢٥٨ .  
وسلم في فضائل الصحابة . باب : ذكر حديث أم زرع <sup>(٩٢)</sup> .

(٢) البخاري في العيدين . باب : الخطبة بعد العيد ١٧٠/١ ، وفي الزكاة . باب : التحرير على الصدقة والشفاعة فيها ٢٤٩/١ . وباب : العرض في الزكاة ٢٥٢/١ . وفي اللباس . باب : القلائد والستخاب لل النساء ٤/٣٧ . وسلم في صلاة العيدين (٢) . وباب : ترك الصلاة ، قبل العيد وبعدها في المصل (١٣) كما رواه أبو داود وابن ماجه وأحمد .

(٣) النساء : آية (١١٩) .

قيل : هذا من أفسد القياس ، فإن الذي أمرهم الشيطان به أنهم كانوا ، إذا ولدت لهم الناقة خمسة أبطن ، فكان البطن السادس ذكرًا شقوا أذن الناقة ، وحرموا ركوبها والانتفاع بها ، ولم تطرد عن ماء ولا عن مرعى ، وقالوا : هذه بحرة ، فشرع لهم الشيطان في ذلك شريعة من عنده ، فلما هذا من بخش (نسخة : نحس ) أذن الصبية ليوضع فيها الخلية التي أباح الله لها أن تتحلى بها ، وأما ثقب الصبي فلا مصلحة له فيه ، وهو قطع عضو من أعضائه ، لا لمصلحة دينية ولا دنيوية ، فلا يجوز .

ومن أعجب ما في هذا الباب ما قال الخطيب في تاريخه : أنا الحسن بن على الجوهري ، ثنا محمد بن العباس المخاز ، حدثنا أبو عمر عثمان بن جعفر المعروف بابن الكبار ، ثنا أبو الحسن علي بن إسحاق بن راهويه قال : ولد أبا من بطن أمه متقوب الأذنين ، قال : فمضى جدي راهويه إلى الفضل بن موسى السيناني فسأل عن ذلك ، وقال : ولد لي ولد خرج من بطن أمه متقوب الأذنين ، فقال : يكون ابنك رأساً إما في الخير وإما في الشر ، فكان الفضل بن موسى ، والله أعلم ، تفترس فيه ، أنه لما تفرد عن المولودين كلهم بهذه الخاصة أن ينفرد عنهم بالرياسة في الدين أو الدنيا .

وقد كان رحمة الله رأس أهل زمانه في العلم والحديث والتفسير والسنّة والجلاّة والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وكسر الجهمية وأهل البدع ببلاد خراسان ، وهو الذي نشر السنّة في بلاد خراسان ، وعنه انتشرت هناك ، وقد كان له مقامات محمودة عند السلطان يظفره الله فيها بأعذاته ، ويخزفهم على يديه ، حتى تعجب منه السلطان والحاضرون ، حتى قال محمد بن أسلم الطوسي : لو كان الثوري حياً لاحتاج إلى إسحاق ، فأخبر بذلك أحمد بن سعيد الرباطي ، فقال : والله لو كان الثوري وابن عيينة والحمدان في الحياة لاحتاجوا إلى إسحاق . فأخبر بذلك محمد بن يحيى الصفان فقال والله : لو كان الحسن البصري حياً لاحتاج إلى إسحاق في أشياء كثيرة ، وكان الإمام أحمد يسميه أمير المؤمنين ، وسندكر هذا وأمثاله في كتاب نفرده لمناقبه إن شاء الله تعالى .

ونذكر حكاية عجيبة يستدل بها على أنه كان رأس أهل زمانه . قال الحاكم أبو عبد الله في تاريخ نيسابور : أخبرني أبو محمد بن زياد قال : سمعت أبا العباس الأزهري قال : سمعت علي بن سلمة يقول : كان إسحاق عند عبد الله بن طاهر

وكان عنده إبراهيم بن صالح ، فسأل عبد الله بن طاهر إسحاق عن مسألة فقال  
إسحاق : السنة فيها كذا وكذا .

وأمة النعمان وأصحابه فيقولون بخلاف هذا ، فقال إبراهيم : لم يقل النعمان  
بخلاف هذا ، فقال إسحاق : حفظته من كتاب جدك ، وأنا وهو في كتاب واحد ،  
قال إبراهيم للأمير : أصلحك الله كذب إسحاق على جدي ، فقال إسحاق : ليبعث  
الأمير إلى جزء كذا وكذا من الجامع فليحضره ، فلأنه بالكتاب .

فجعل الأمير يقلب الكتاب ، فقال إسحاق : عدد من الكتاب إحدى وعشرين  
ورقة ، ثم عدد تسعه أسطر ، ففعل ، فإذا المسألة على ما قال إسحاق ، فقال عبد الله  
ابن طاهر : ليس العجب من حفظك إنما العجب بمثل هذه المشاهدة ، فقال  
إسحاق : ليوم مثل هذا ، لكنني يخزى الله على يدي علواً للسنة مثل هذا ، وقال له  
عبد الله بن طاهر : قيل لي إنك تحفظ مائة ألف حديث ، فقال له : مائة ألف  
لا أدرى ما هو ، ولكنني ما سمعت شيئاً إلا حفظته ، ولا حفظت شيئاً قط فحيته ،  
والمقصود صحة فراسة الفضل بن موسى فيه وأنه يكون رأساً في الخبر . والله أعلم .



## الباب الحادى عشر

### فِي حِكْمَ بُولِ الْغَلامِ وَالْجَارِيَةِ قَبْلَ أَنْ يَأْكُلَا الطَّعَامَ

[ ٢٣٢ ] ثُبِّتَ فِي الصَّحِّيْحَيْنِ وَالسَّنْنِ وَالْمَسَايِّدِ عَنْ أُمِّ قَيْسِ بْنَ مُحَمَّدٍ ، أَنَّهَا أَتَتْ بَيْنَ هَذِهِ صَغِيرَةً لِمَ يَأْكُلَ الطَّعَامَ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، فَبَالَّا عَلَى ثُوْبِهِ ، فَدَعَا بَيْانَهُ فَنَضَحَّهُ عَلَيْهِ وَلَمْ يَغْسِلْهُ<sup>(١)</sup> .

[ ٢٣٣ ] وَعَنْ عَلَى بْنِ أَبِي طَالِبٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ : « بُولُ الْغَلامِ الرَّضِيعِ يَنْضَحُ ، وَبُولُ الْجَارِيَةِ يَغْسِلُ »<sup>(٢)</sup> قَالَ قَنَادَةُ : هَذَا مَا لَمْ يَطْعَمَا ، فَإِذَا طَعَمَا : غَسْلًا جَمِيعًا ، رَوَاهُ الْإِمَامُ أَحْمَدُ وَالْتَّرمِذِيُّ ، وَقَالَ : حَدِيثٌ حَسَنٌ . وَصَحَّحَهُ الْحَامِكُ ، وَقَالَ : هُوَ عَلَى شَرْطِ الشَّيْخَيْنِ .

[ ٢٣٤ ] وَعَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ : « أَقِ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَنْتَكِهِ ، فَبَالَّا عَلَيْهِ فَأَبْعَثُهُ الْمَاءَ » رَوَاهُ الْبَخَارِيُّ وَمُسْلِمُ وَزَادُ مُسْلِمٌ : وَلَمْ يَغْسِلْهُ<sup>(٣)</sup>

(١) الْبَخَارِيُّ فِي الْوَضُوءِ . بَابٌ : بُولُ الصَّيْنَانِ ٥٢/١ . وَفِي الْطَّبِ . بَابٌ : السُّمُورُطُ ... ١٠٤ . ١٠٥ . وَمُسْلِمُ فِي الْطَّهَرَةِ . بَابٌ : حِكْمَ بُولِ الْطَّفَلِ الرَّضِيعِ وَكِيفِيَّةِ غَسْلِهِ (١٠٣) . وَفِي السَّلَامِ . بَابٌ : الْعَدَوَى بِالْعَوْدِ الْمَنْدِيِّ (٨٦/٨٧) . أَبْيُورُ دَاؤُدُ فِي الْطَّهَرَةِ . بَابٌ : بُولُ الصَّيْنِ يَصِيبُ التُّرْبَ (٣٧٤) . وَالْتَّرمِذِيُّ فِي الْطَّهَرَةِ . بَابٌ : فِي نَضْحِ بُولِ الْغَلامِ قَبْلَ أَنْ يَطْعَمَهُ (٩٣/١) . وَالسَّانَقُ فِي الْطَّهَرَةِ . بَابٌ : بُولُ الصَّيْنِ الَّذِي لَمْ يَأْكُلِ الطَّعَامَ (١٥٧/١) . وَابْنُ مَاجِهِ فِي الْطَّهَرَةِ . بَابٌ : مَا جَاءَ فِي بُولِ الصَّيْنِ الَّذِي لَمْ يَطْعَمْ (١١٠) . وَأَبْحَدُ فِي الْمُسْنَدِ (٣٥٥/٦) . وَمَالِكُ فِي الْمُوْطَأِ فِي الْطَّهَرَةِ . بَابٌ : مَا جَاءَ فِي بُولِ الصَّيْنِ (٣٥٦) .

(٢) أَبْيُورُ دَاؤُدُ فِي الْطَّهَرَةِ . بَابٌ : بُولُ الصَّيْنِ يَصِيبُ التُّرْبَ بِدُونِ لَفْظِ الرَّضِيعِ (٣٧٧) . وَالْتَّرمِذِيُّ فِي السَّفَرِ . بَابٌ : مَا ذَكَرَ فِي نَضْحِ بُولِ الْغَلامِ الرَّضِيعِ وَقَالَ : حَسَنٌ (٣٧٨) . وَابْنُ مَاجِهِ فِي الْطَّهَرَةِ . بَابٌ : مَا جَاءَ فِي بُولِ الصَّيْنِ الَّذِي لَمْ يَطْعَمْ (٥٢٥) . وَالْحَامِكُ فِي الْمُسْنَدِ (١٦٥/١) . ١٦٦ .

(٣) الْبَخَارِيُّ فِي الْوَضُوءِ . بَابٌ : بُولُ الصَّيْنَانِ ٥٢/١ . وَفِي الصَّيْنَانِ ٥٢/٤ . وَفِي الْعَقِيقَةِ . بَابٌ : تَسْمِيَةُ الْمَوْلُودِ غَذَّةُ بُولَدٍ لَمْ يَعْنِقْ وَتَخْنِكَهُ (٣٠٣/٢) . وَمُسْلِمُ فِي الْطَّهَرَةِ . بَابٌ : حِكْمَ بُولِ الْطَّفَلِ الرَّضِيعِ وَكِيفِيَّةِ غَسْلِهِ (١٠١) .

[ ٢٣٥ ] وعن أم كرز الخزاعية قالت : أقى النبي عليه الصلاة والسلام بغلام فبال عليه ، فأمر به فنضجع ، وأقى بخارية فبالت عليه فأمر به فغسل <sup>(٤)</sup> ( رواه الإمام أحمد ) ،

[ ٢٣٦ ] وفي سنن ابن ماجه من حديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده عن أم كرز أن النبي عليه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال : « بول الغلام ينضج وبول الجارية يغسل » <sup>(٥)</sup> .

[ ٢٣٧ ] وعن أم الفضل لبابة بنت الحارث قالت : بالحسين بن علي في حجر النبي عليه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، فقلت : يا رسول الله أعطني ثوبك والبس ثوباً غيره - حتى أغسله ، فقال : « إنما ينضج من بول الذكر ويغسل من بول الأنثى » <sup>(٦)</sup> رواه الإمام أحمد وأبو داود ، وقال الحاكم : هرر صحيح .

[ ٢٣٨ ] وفي صحيح الحاكم من حديث عبد الرحمن بن مهدي حدثنا يحيى ابن الوليد ، حدثني معلى بن خليفة ، حدثني أبو السمع قال : كنت خادم النبي عليه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فجئ بالحسين والحسين فبلا على صدره ، فارادوا أن يغسلوه ، فقال : « رشه رشأ ، فإنه يغسل بول الجارية ويرش بول الغلام » <sup>(٧)</sup> . قال الحاكم : هو صحيح ، ورواه أهل السنن ، وذهب إلى القول بهذه الأحاديث جمهور أهل العلم من أهل الحديث والفقهاء ، حتى ذهب داود إلى طهارة بول الغلام ، قال : لأن النص إنما ورد بنضجه ورشه دون غسله والتضجع والرش لا يزيله .

وقال فقهاء العراق : لا يجزئ فيه إلا الغسل فيما جيئ ، هنا قول التخيى والثوري وأقى حنيفة وأصحابه لعموم الأحاديث الواردة بغسل البول وقياساً على سائر التجاوزات ، وقياساً لبول الغلام على بول الجارية ، والستة قد فرقت بين البولين

(٤) أحمد في المستند ٤٢٦ ، ٤٤٠ .

(٥) ابن ماجه في الطهارة . باب : ما جاء في بول الصبي الذي لم يطعم (٥٢٧) . وانظر : صحيح الجامع حيث صححه الألباني (٢٨٣٩) .

(٦) أبو داود في الطهارة . باب : بول الصبي يصيب الترب بفظ : « إنما يغسل من بول الأنثى وينضج من بول الذكر » . وابن ماجه في الطهارة . باب : ما جاء في بول الصبي الذي لم يطعم (٥٢٢) . وأحمد في المستند بفظ : « إن بول الغلام يصب عليه الماء وبول الجارية يغسل » . الحاكم في المستدرك ١/١٦٦ (٣٧٥) .

(٧) أبو داود في الطهارة . باب : بول الصبي يصيب الترب (٣٧٦) . وابن ماجه في الطهارة . باب : ما جاء في بول الصبي الذي لم يطعم (٥٢٦) . والحاكم في المستدرك ١/١٦٦ .

صريحًا ، فلا يجوز التسوية بين ما صرحت به السنة بالفرق بينهما ، وقالت طائفة منهم الأوزاعي ومالك في رواية الوليد بن مسلم عنه : يتضاع بول الغلام والجارية ، دفعاً للمشقة لعموم الابتلاء بالتريرية والحمل لهما ، وهذا القول يقابل من قال : ينسان ، والتفريق هو الصواب الذي دلت عليه السنة الصحيحة الصريحة .

قال أبو البركات ابن تيمية : والتفريق بين البولين إجماع الصحابة ، رواه أبو داود عن علي بن أبي طالب ورواه سعيد بن منصور عن أم سلمة ، وقال إسحاق ابن راهويه : مضت السنة من رسول الله ﷺ بأن يرش بول الصبي الذي لم يطعم الطعام ، ويغسل بول الجارية طعمت أو لم تطعم ، قال : وعلى ذلك كان أهل العلم من الصحابة ومن بعدهم ، قال : ولم يسمع عن النبي عليه الصلاة والسلام ولا عن بعده إلى زمان التابعين أن أحداً سوى بين الغلام والجارية ، انتهى كلامه ، والقياس في مقابلة السنة مردود .

وقد فرق بين الغلام والجارية في المعنى بعده فروق ، أحدها : أن بول الغلام يتطلب وينشر هنا وهناك ، فيشق غسله ، وبول الجارية يقع في موضع واحد فلا يشق غسله . الثاني : أن بول الجارية أعن من بول الغلام لأن حرارة الذكر أقوى وهي تؤثر في إضاح البول وتحفيض رائحته . الثالث : أن حمل الغلام أكثر من حمل الجارية لتعلق القلوب به ، كما تدل عليه المشاهدة . فإن صحت هذه الفروق ولا فلمعول على تفريق السنة .

قال الأصحاب وغيرهم النصح : أن يفرقه بالملاء وإن لم ينزل عنه ، وليس هذا بشرط بل النصح : الرش كما صرخ به في اللفظ الآخر بحيث يكاثر البول بالملاء ، ولا يبطل حكم النصح بتعليق الغسل والشراب والتحنيك ونحوه ، لئلا تعطل الرخصة فإنه لا يخلو من ذلك مولود غالباً ولأن النبي عليه الصلاة والسلام كان من عادته تحنيك الأطفال بالتمر عند ولادتهم ، وإنما يزول حكم النصح إذا أكل الطعام وأراده واشتهاه تغذياً . به . والله أعلم .

## الباب الثاني عشر في حكم ريقه ولعابه

هذه المسألة مما تعم به البلوى ، وقد علم الشارع أن الطفل يقىء كثيراً ولا يمكن غسل فمه ، ولا يزال ريقه ولعابه يسيل على من يربيه ، ولم يأذن الشارع بغسل الشباب من ذلك ، ولا منع من الصلاة فيها ، ولا أمر بالتحرر من ريق الطفل ، فقالت طائفة من الفقهاء : هذا من التجاوة التي يعفى عنها للمشقة وال الحاجة ، كطين الشوارع والتجاوة بعد الاستجمار ، ونجاسة أسفل الخف والحناء بعد ذلكهما بالأرض ، قال شيخنا وغيره من الأصحاب : بل ريق الطفل يطهر فمه للحاجة ، كما كان ريق الهرة مطهراً لفمه .

وقد أخبر النبي عليه الصلاة والسلام : أنها ليست بنجس مع علمه بأكلها الفأر وغيره ، وقد فهم من ذلك أبو قتادة طهارة فمه وريقها ، وكذلك أصغى لها الإناء حتى شربت .

وأخبرت عائشة رضى الله عنها أن النبي عليه السلام كان يصلى إلى الهرة حتى تشرب ، ثم يتوضأ بفضلها ، واحتمال ورودها على ماء كثير فوق القلتين في المدينة في غاية بعد ، حتى لو كانت بين مياه كثيرة لم يكن لهذا الاحتمال مزيلاً لما علم من نجاسة فمهما ، لو لا تطهير الريق له فالريق مطهر فم الهرة وفم الطفل للحاجة ، وهو أولى بالتطهير من الحجر في محل الاستجمار ، ومن التراب لأسفل الخف والحناء ، والرجل الحافية على أحد القولين في مذهب مالك وأحمد ، وأولى بالتطهير من الشمس والربع ، وأولى من الخل وغيره من المائعات عند من يقول بذلك ، وأولى بالتطهير من مسح السيف والمرأة والسكنين ونحوها من الأجسام الصغيرة بالفرقة ونحوها : كما كان الصحابة يمسحون سيفهم ، ولا يغسلونها بالماء ويصلون فيها ، ولو غسلت السيف لصدىت وذهب نفعها ،

[ ٢٣٩ ] وقد نظر النبي عليه السلام في سيفي ابنى عفراه : فاستدل بالأثر الذى فيهما على اشتراكهما في قتل أى جهل لعنه الله تعالى ولم يأمر بغسل سيفيهما ، وقد علم أنهما يصليان فيما ، والله أعلم .

## الباب الثالث عشر

# فِي جَوَازِ حَلِّ الْأَطْفَالِ فِي الصَّلَاةِ

## وَإِنْ لَمْ يَعْلَمْ حَالَ ثَيَابِهِمْ

[ ٤٤٠ ] ثُبِّتَ فِي الصَّحِّيْحَيْنِ عَنْ أَبِي قَاتِلَةَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ كَانَ يَصْلِي وَهُوَ حَامِلُ أُمَّامَةَ بَنْتِ زِينَبَ بْنَتِ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ وَهِيَ لِأَبِي الْعَاصِ بْنِ الرَّبِيعِ ، فَإِذَا قَامَ حَلَّهُمَا ، وَإِذَا سَجَدَ وَضَعَهُمَا ، وَلِمُسْلِمٍ : حَلَّهُمَا عَنْ قَبَّهِ (١) ، وَلِأَبِي دَاوِدَ : يَمْنَأُنَّهُنَّ يَنْتَظِرُونَ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ فِي الظَّهَرِ أَوِ الْعَصْرِ ،

[ ٤٤١ ] وَقَدْ دَعَاهُ بَلَالُ لِلصَّلَاةِ ، إِذَا خَرَجَ إِلَيْنَا وَأُمَّامَةَ بَنْتِ أَبِي الْعَاصِ بَنْتِ زِينَبَ عَلَى عَنْقِهِ ، فَقَامَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ فِي مَصَلَّاهُ وَقَمَنَا خَلْفَهُ ، وَهِيَ فِي مَكَانِهَا الَّذِي هِيَ فِيهِ ، فَكَبَرَ - فَكَبَرَنَا ، حَتَّى إِذَا أَرَادَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ أَنْ يَرْكِعَ أَخْدَهَا فَوَضَعَهَا ، ثُمَّ رَكِعَ وَسَجَدَ حَتَّى إِذَا فَرَغَ مِنْ سَجْدَتِهِ ، قَامَ وَأَخْدَهَا فَرَدَهَا فِي مَكَانِهَا ، فَمَا زَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ يَصْنَعُ بِهَا ذَلِكَ فِي كُلِّ رَكْعَةٍ حَتَّى فَرَغَ مِنْ صَلَاتِهِ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ (٢) ، وَهَذَا صَرِيحُ أَنَّهُ كَانَ فِي الْفَرِيْضَةِ ، وَفِيهِ رَدُّ عَلَى أَهْلِ الْوَسَاسِ ، وَفِيهِ أَنَّ الْعَمَلَ الْمُتَفَرِّقَ فِي الصَّلَاةِ لَا يَبْطِلُهَا إِذَا كَانَ لِلْحَاجَةِ ، وَفِيهِ رَحْمَةُ بِالْأَطْفَالِ ، وَفِيهِ تَعْلِيمُ التَّوَاضُعِ وَمَكَارِمِ الْأَخْلَاقِ ، وَفِيهِ أَنَّ مِنَ الصَّغِيرَةِ لَا يَنْقُضُ الْوَضْوَءَ .

(١) الْبَخْلَى فِي الصَّلَاةِ . بَابٌ : إِذَا حَلَّ جَارِيَةً صَغِيرَةً عَلَى عَنْقِهِ فِي الصَّلَاةِ ١٠٠/١ . وَمُسْلِمٌ فِي الْمَسَاجِدِ . بَابٌ : جَوَازُ حَلِّ الصَّيْبَانِ فِي الصَّلَاةِ (٤١ - ٤٢) . وَأَبُو دَاوِدُ فِي الصَّلَاةِ . بَابٌ : الْعَمَلُ فِي الصَّلَاةِ (٩١٧، ٩١٩) . وَالسَّائِقُ فِي السَّهْرِ . بَابٌ : حَلُّ الصَّيْبَانِ فِي الصَّلَاةِ وَوَضْعُهُمْ فِي الصَّلَاةِ ١٠/٣ . وَمَالِكُ فِي الْمَوْطَأِ فِي قَصْرِ الصَّلَاةِ فِي السَّفَرِ . بَابٌ : جَامِعُ الصَّلَاةِ (٨١) .

(٢) أَبُو دَاوِدُ فِي الصَّلَاةِ . بَابٌ : الْعَمَلُ فِي الصَّلَاةِ (٩٢٠) .

## الباب الرابع عشر

### في استحباب تقبيل الأطفال

[ ٢٤٢ ] في الصحيحين من حديث أبي هريرة قال : قيل رسول الله ﷺ للحسن بن علي ، وعنده الأقرع بن حابس التميمي جالس ، فقال الأقرع : إن لي عشرة من الولد ما قبلت أحداً منهم ، فنظر إليه رسول الله عليه الصلاة والسلام ، فقال : « من لا يرحم لا يرحم » <sup>(١)</sup> .

[ ٢٤٣ ] وفي الصحيحين أيضاً من حديث عائشة رضي الله عنها قالت : قدم ناس من الأعراب على رسول الله عليه الصلاة والسلام ، فقالوا : تقبلون صبيانكم ؟ فقالوا : نعم ، قالوا : والله لكتنا ما نقبل ، فقال : « أو أملك إن كان الله نزع من قلوبكم الرحمة » <sup>(٢)</sup> .

[ ٢٤٤ ] وفي المسند من حديث أم سلمة قالت : بينما رسول الله ﷺ في بيته يوماً ، إذ قال الخادم : إن فاطمة وعليها رضي الله عنها بالسدة ، قالت : فقال لي : قومي فتحى عن أهل بيتي ، قالت : قمت ففتحت في البيت قريباً ، فدخل على فاطمة ومعهما الحسن والحسين ، وها صبيان صغيران ، فأخذ الصبيان فوضعهما في حجره فقبلهما واعتنق عليهما ياحدى يديه وفاطمة باليد الأخرى فقبل فاطمة وقبل عليها ، وأغدق عليهما خصصه سوداء وقال : « اللهم إليك لا إلى النار ، أنا وأهل بيتي ، قالت فقلت : وأنا يا رسول الله ! فقال : وأنت <sup>(٣)</sup> . وفي طريق أخرى نحوه وقال : إنك على خير <sup>(٤)</sup> .

(١) البخاري في الأدب . باب : رحمة الولد وتقبيله ومعانقته ٤١٥٠ . ومسلم في الفضائل . باب : رحمة <sup>عليها رحمه</sup> الصبيان والصغار ، وتواضعه ، وفضل ذلك (٦٥) . وأبي داود والترمذى وأحمد .

(٢) البخاري في الأدب . باب : رحمة الولد وتقبيله ومعانقته ٤١٥٠ . يلقط : « أو أملك لك أن نزع الله من قلبك الرحمة » . ومسلم في الفضائل . باب : رحمة ... يلقط : « وأملك إن كان الله نزع منكم الرحمة » (٦٤) . وأبي ماجه في الأدب . باب : بر الوالد والإحسان إلى البنات (٣٦٦٥) . وأحمد في المسند ٦/٥٦ .

(٣) أحمد في المسند ٦/٢٩٦ .

(٤) أحمد في المسند ٦/٢٩٢ .

## الباب الخامس عشر

### في وجوب تأديب الأولاد وتعليمهم والعدل بينهم

قال الله تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوَا أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِكُمْ نَارًا ، وَقُوْدُهَا  
النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ ﴾<sup>(١)</sup> قال على رضي الله عنه : علّمُوهُمْ وَأَدْبُوهُمْ ، وَقَالَ الْمُحْسِنُ :  
مَرْوُهُمْ بِطَاعَةِ اللهِ وَعَلْمُوهُمْ الْخَيْرَ .

[ ٢٤٥ ] وفي المسند وسنن أبي داود من حديث عمرو بن شعيب عن أبيه  
عن جده ، قال رسول الله ﷺ : « مروا أبناءكم بالصلوة لسبع ، واضربوهم عليها  
لعاشر ، وفرقوا بينهم في المضاجع »<sup>(٢)</sup> ففي هذا الحديث ثلاثة آداب : أمرهم بها  
وضربهم عليها والتفريق بينهم في المضاجع .

[ ٢٤٦ ] وقد روى الحكم عن أبي التضر الفقيه : ثنا محمد بن حمودة ، ثنا  
أبي ، ثنا النصر بن محمد عن الثوري عن إبراهيم بن مهاجر عن عكرمة ، حدثنا  
ابن عباس عن النبي عليه الصلاة والسلام قال : « افصحوا على صبيانكم أول كلمة  
بِلَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ ، ولقنوه عند الموت : لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ »<sup>(٣)</sup> .

[ ٢٤٧ ] وفي تاريخ البخاري من رواية بشر بن يوسف عن عامر بن  
أبي عامر سمع أبوبن موسى القرشي عن أبيه عن جده عن النبي ﷺ قال :

(١) التحرير : آية (١) .

(٢) أبو داود في الصلاة . باب : متى يؤمر الغلام بالصلوة (٤٩٢، ٤٩٥) . وأحد في المسند ٢/ ١٨٠ ، ١٨٧ . والحكم في المستدرك ١٩٧/ ١ . وانظر : صحيح الجامع حيث حسنة الألبان (٥٧٤٤) .

(٣) وعامة : « ... فلأنه من كان أول كلامه لا إله إلا الله ، وأخر كلامه لا إله إلا الله ثم عاش الله  
سنة ما يكمل عن ذلب واحد » . السيوطي في جمع الجواجم حيث عزاه ابن عساكر في تاريخه ولبيهقي عن ابن  
عباس . وقال البيهقي : غريب ١٢٦/ ١ .

« ما نحْلُ وَالَّدُ وَلَدًا أَفْضَلُ مِنْ أَدْبَرْ حَسْنٍ »<sup>(٤)</sup> ، قَالَ الْبَخَارِيُّ : وَلَمْ يَصْحِ سَمَاعُ جَدِّهِ مِنَ النَّبِيِّ .

[ ٢٤٨ ] وَفِي مَعْجَمِ الطَّبَرَانِيِّ مِنْ حَدِيثِ سَمَاكٍ عَنْ جَابِرٍ بْنِ سَمْرَةَ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « لَأَنَّ يَؤْدِبَ أَحَدَكُمْ وَلَدَهُ خَيْرٌ لَهُ مِنْ أَنْ يَعْصِدْ كُلَّ يَوْمٍ بِنَصْفِ صَاعٍ عَلَى الْمَسَاكِينِ »<sup>(٥)</sup> .

[ ٢٤٩ ] وَذُكِرَ الْبَهْبَهِيُّ مِنْ حَدِيثِ مُحَمَّدِ بْنِ الْفَضْلِ بْنِ عَطِيَّةَ وَهُوَ ضَعِيفٌ عَنْ أَيِّهِ عَنْ عَطَاءٍ عَنْ أَبِيهِ عَبَّاسٍ قَالَ ، قَالُوا : يَا رَسُولَ اللَّهِ قَدْ عَلِمْنَا مَا حَقُّ الْوَالِدِ - فَمَا حَقُّ الْوَلَدِ؟ قَالَ : « أَنْ يَحْسَنَ أَسْهَهُ وَيَحْسَنَ أَدْبَرَهُ »<sup>(٦)</sup> ، قَالَ سَفِيَّانُ الثُّورِيُّ : يَنْبَغِي لِلرَّجُلِ أَنْ يَكْرِهَ وَلَدَهُ عَلَى طَلْبِ الْحَدِيثِ فَإِنَّهُ مَسْئُولٌ عَنْهُ ، وَقَالَ : إِنَّ هَذَا الْحَدِيثَ عَزَّ مِنْ أَرَادَ بِهِ الدُّنْيَا وَجَدَهَا وَمِنْ أَرَادَ بِهِ الْآخِرَةَ وَجَدَهَا ، وَقَالَ عَبْدُ اللَّهِ أَبْنَى عَمْرَةَ : أَدْبَرُ أَبْنَكَ فَإِنَّكَ مَسْئُولٌ عَنْهُ ، مَاذَا أَدْبَرْتَهُ وَمَاذَا عَلَمْتَهُ؟ وَهُوَ مَسْئُولٌ عَنْ بَرَكَ وَطَوَاعِيْهِ لَكَ .

[ ٢٥٠ ] وَذُكِرَ الْبَهْبَهِيُّ مِنْ حَدِيثِ مُسْلِمِ بْنِ إِبْرَاهِيمَ ، حَدَّثَنَا شَدَادُ أَبْنَ سَعِيدٍ عَنِ الْمَرْبِرِيِّ عَنْ أَبِي سَعِيدٍ وَأَبْنَ عَبَّاسٍ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « مَنْ وَلَدَ لَهُ وَلَدٌ ، فَلَيَحْسَنَ أَسْهَهُ وَأَدْبَرَهُ ، فَإِذَا بَلَغَ فَلَيُزَوْجِهِ ، فَإِنْ بَلَغَ وَلَمْ يَزُوْجْهُ فَأَصَابَ إِنْهَا ، فَإِنَّمَا إِنْهَى عَلَى أَيِّهِ »<sup>(٧)</sup> ، وَقَالَ سَعِيدُ بْنُ مُنْصُورٍ : حَدَّثَنَا حَرْمَ قَالَ : سَمِعْتُ الْحَسْنَ وَسَأْلَهُ كَثِيرَ بْنَ زِيَادَ عَنْ قَوْلِهِ تَعَالَى : « رَبَّنَا هَبَّ لَنَا مِنْ أَزْوَاجِنَا

(٤) الترمذى في البر والصلة . باب : ما جاء أَدْبَرَ الْوَلَدِ وَزَادَ : « ... مِنْ تَحْلُلٍ ... » وَقَالَ : حَدِيثٌ غَرِيبٌ لَا تُعْرَفُ إِلَّا مِنْ حَدِيثِ عَامِرٍ بْنِ أَبِي حَمْزَةِ الْخَيْرَى وَهُوَ عَامِرٌ بْنِ صَالِحٍ بْنِ رَسْمٍ الْخَيْرَى وَأَبْيَوبٍ بْنِ مُوسَى وَهُوَ أَبْنَ عَمْرَو بْنِ سَعِيدٍ بْنِ الْمَاعِنِ وَهَذَا عَنْدِي مَرْسَلٌ ١٢١/٨ ، ١٣٢ ، ١٣١/٨ ، ٤١٢/٣ ، ٤١٢/٤ ، ٧٧/٤ ، ٧٨ .

وَالحاكمُ فِي الْمُسْتَنْدَرِكِ ٤/٢٦٣ . وَانْظُرْ : ضَعِيفُ الْجَامِعِ حِيثُ ضَعْفُهُ الْأَبْيَانِ (٥٢٣١) .

(٥) السيوطيُّ فِي جَمِيعِ الْجَمَ�عِ ١/٢٣٥ . وَالْتَّرْمِذِيُّ فِي البرِّ وَالصلةِ . بابٌ : ما جاءَ فِي أَدْبَرِ الْوَلَدِ بِلْفَظِ : « لَأَنَّ يَؤْدِبَ الرَّجُلُ وَلَدَهُ خَيْرٌ مِنْ أَنْ يَعْصِدْ بِصَاعٍ » وَقَالَ : حَدِيثٌ غَرِيبٌ وَنَاصِحٌ هُوَ أَبُو الْعَلَاءِ كَوْفَيُّ لِيُسَ .

عَنْ أَهْلِ الْحَدِيثِ بِالْقَوْيِ وَلَا يَعْرِفُ هَذَا الْحَدِيثُ إِلَّا مِنْ هَذَا الْوَجْهِ ، ١٣١/٨ . وَأَحَدُ الْمُسْنَدَ ٩٦/٥ .

وَانْظُرْ : ضَعِيفُ الْجَامِعِ حِيثُ ضَعْفُهُ الْأَبْيَانِ (٤٦٤٥) .

(٦) كِتَابُ الْمَسَالِ (٤٥١٩٢) ، وَقَدْ أَوْرَدَ الْمُؤْلِفُ عَلَةً ضَعْفَهُ بِقَوْلِهِ : مُحَمَّدُ بْنُ الْفَضْلِ بْنُ عَطِيَّةَ وَهُوَ ضَعِيفٌ . وَعَنْ عَائِشَةَ بِرْ قَمْ (٤٥١٩٣) .

(٧) ضَعِيفٌ ، فِيهِ شَدَادٌ بْنُ سَعِيدٍ يُخْلِفُ فِيهِ ، قَالَ عَنْهُ الْمَخَافِظُ فِي التَّقْرِيبِ : صَدُوقٌ يُخْطِلُهُ .

وذرياتنا قرة أعين <sup>(٨)</sup> فقال : يا أبا سعيد ما هذه القرة الأعين ، أفي الدنيا ألم في الآخرة ؟ قال : لا ، بل والله في الدنيا ، قال : وما هي ؟ قال : والله أأن يرى الله العبد من زوجته من أخيه من حبيبه طاعة الله ، لا والله ما شئ أحب إلى المرء المسلم من أأن يرى ولداً أو والداً أو حبيباً أو أخاً مطيناً الله عز وجل .

[ ٤٥١ ] وقد روى البخاري في صحيحه من حديث نافع عن ابن عمر قال : قال رسول الله عليه الصلاة والسلام : « كلكم مسئول عن رعيته ، فالأخير راع على الناس وهو مسئول عن رعيته ، والرجل راع على أهل بيته ، وامرأة الرجل راعية على ثيت بعلها وولده ، وهي مسئولة عنهم ، وعبد الرجل راع على مال سيده وهو مسئول عنه - ألا - فكلكم راع ، وكلكم مسئول عن رعيته » <sup>(٩)</sup> .

فصل - ومن حقوق الأولاد العدل بينهم في العطاء والمنع .

[ ٤٥٢ ] ففي السنن ومسند أحمد وصحيحة ابن حبان من حديث التعمان ابن بشير قال ، قال رسول الله صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « اعدلوا بين أبنائكم ، اعدلوا بين أبنائكم ، اعدلوا بين أبنائكم » <sup>(١٠)</sup> ، وفي صحيح مسلم أن امرأة بشير قالت : أخل ابني غلاماً ، وأشهد له رسول الله صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، فلما رأى رسول الله عليه الصلاة والسلام فقال : « إن ابنة فلان سألتني أن أخل ابنتها غلامي ، قال : له إخوة ؟ قال : نعم ، قال : كلهن أعطيت ما أعطيته ؟ قال : لا ، قال : فليس يصلح هذا ، وإنما لا أشهد إلا على حق » <sup>(١١)</sup> ورواه الإمام أحمد ، وقال فيه : « لا تشهدني على بجور ، إن لابنك عليك من الحق أن تعدل بينهم » <sup>(١٢)</sup> .

[ ٤٥٣ ] وفي الصحيحين عن التعمان بن بشير أن أباه أتى به النبي عليه الصلاة والسلام فقال : إنني نجحت ابني هذا غلاماً كان لي ، فقال رسول الله صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ :

(٨) الفرقان : آية (٧٤) .

(٩) البخاري في النكاح . باب : « قوا أنفسكم وأهليكم ناراً » ٢٥٧/٣ . وفي الأحكام ، ٢٣٢/٤ . ومسلم في الإمارة . باب : فضيلة ..... (٢٠) . وأحمد في المسند ١١١/٢ .

(١٠) أبو داود في البيوع . باب : في الرجل يفضل بعد ولده في التحل (٣٥٤) . والمساند في التحل ٢٦٢/٦ . وأحمد في المسند ٤/٢٧٥ ، ٢٧٧ ، ٢٧٥ ، ٣٧٥ .

(١١) مسلم في المحتيات . باب : كرامات تفضيل بعض الأولاد في المحبة (١٩) .

(١٢) أحمد في المسند ٤/٢٦٩ ، ٢٧٠ .

«أكل ولدك نحنت مثل هذا؟ قال: لا، فقال: أرجعه»، وفي رواية لمسلم: «فقال: فعلت هذا بولدك كلهم؟ قال: لا، قال: اتقوا الله واعدلوا في أولادكم»، فرجع أى في تلك الصدقة، وفي الصحيح: «أشهد على هذا غيري»<sup>(١٣)</sup> وهذا أمر تهديد، لا إباحة، فإن تلك العطية كانت جوراً بحسب الحديث، ورسول الله عليه الصلاة والسلام لا يأذن لأحد أن يشهد على صحة الجور، ومن ذا الذي كان يشهد على تلك العطية، وقد أى رسول الله عليه السلام أن يشهد عليها، وأخير أنها لا تصلح وأنها جور وأنها خلاف العدل.

ومن العجب أن يحمل قوله: اعدلوا بين أولادكم على غير الوجوب، وهو أمر مطلق مؤكّد ثلاثة مرات، وقد أخير الأمر به أن خلافه جور، وأنه لا يصلح وأنه ليس بمحقّ وما بعد الحق إلا الباطل، هذا والعدل واجب في كل حال فلو كان الأمر به مطلقاً لوجب حمله على الوجوب، فكيف وقد اقترن به عشرة أشياء تؤكّد وجوبه فتأملها في ألفاظ القصة.

[ ٢٥٤ ] وقد ذكر البهقى من حديث أى أَحمد بن عدى: حدثنا القاسم ابن مهدي، حدثنا يعقوب بن كاسب، حدثنا عبد الله بن معاذ عن معمر عن الزهرى عن أنس: أن رجلاً كان جالساً مع النبي عليه السلام، فجاءه بنى له فقبله وأجلسه في حجره ثم جاءت بنته فأخذتها فأجلسها إلى جنبه، فقال النبي عليه الصلاة والسلام: «فما عدلت بينهما»، وكان السلف يستحبون أن يعدلوا بين الأولاد في الصلاة.

وقال بعض أهل العلم إن الله سبحانه يسأل الوالد عن ولده يوم القيمة قبل أن يسأل الولد عن والده، فإنه كما أن للأب على ابنه حقاً فللابن على أبيه حق، فكما قال تعالى: ﴿وَوَصَّيْنَا إِلَيْنَا إِنَسَانٌ بِوَالِدِيهِ حَسَنًا﴾<sup>(١٤)</sup> وقال تعالى: ﴿فَوَاكِفُوكُمْ أَهْلِكُمْ نَارًا وَقُوْدُوكُمْ النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ﴾<sup>(١٥)</sup>.

قال علي بن أبي طالب: علموهم وأديوهم، وقال تعالى: ﴿وَاعْبُدُوكُمْ

(١٣) البخاري في المبة. باب: المبة للولد ٤/٩٠. ومسلم في المبتات. باب: كراهة تفضيل بعض الأولاد في المبة. (١٧، ١٣، ٩).

(١٤) المنكبوت: آية (٨).

(١٥) التحرم: آية (٦).

ولا تشركوا به شيئاً ، وبالوالدين إحساناً ، وبذى القرى }<sup>(١٦)</sup> .

[ ٤٥٥ ] و قال النبي عليه الصلاة والسلام : « اعدلوا بين أولادكم »<sup>(١٧)</sup> ، فوصية الله للآباء بأولادهم سابقة على وصية الأولاد بآبائهم ، قال الله : « ولا تقتلوا أولادكم خشية إملاق »<sup>(١٨)</sup> فمن أهمل تعليم ولده ما ينفعه وتركه سدى ، فقد أساء إليه غاية الإساءة ، وأكثر الأولاد إنما جاء فسادهم من قبل الآباء وإهانة لهم وترك تعليمهم فرائض الدين وسنته ، فأضاعوهم صغاراً فلم ينتفعوا بأنفسهم ، ولم ينفعوا آباءهم ، كباراً كما عاتب بعضهم ولده على العقوبة ، فقال : يا أبا إيلك عققتني صغيراً فمحنتك كثيراً ، وأضعتني ولدي فأضعتك شيئاً .



---

(١٦) النساء : آية ٣٦ .

(١٧) مسلم في العيال ، باب : كراهة تفضيل بعض الأولاد في العيال (١٣) ، وعنه ينفع : « قاربوا بين أولادكم »<sup>(١٩)</sup> .

(١٨) الإسراء : آية (٣١) .

## الباب السادس عشر

### فِي فَصْلِ الْعِنَافَةِ فِي تَرِيَةِ الْأَطْفَالِ تَحْمِيدُ عَوَاقِبِهَا عِنْدَ الْكَبَرِ

(فصل) ينبغي أن يكون رضاع المولود من غير أمه بعد وضعه يومين أو ثلاثة وهو الأجود ، لما في لبنيه ذلك الوقت من الغلظة والأخلاط<sup>(١)</sup> بخلاف لبن من قد استقلت على الرضاع ، وكل العرب تعتنى بذلك حتى تسترضع أولادها عند نساء البوادي كما استرضع النبي عليه الصلاة والسلام في بني سعد .

(فصل) وينبغي أن يمنع من حملهم والتظافر بهم حتى يأتى عليهم ثلاثة أشهر فصاعداً لقرب عهدهم يطعون الأمهات وضعف أبدانهم .

(فصل) وينبغي أن يقتصر على اللبن وحده إلى نبات أستانهم لضعف معدتهم وقوتهم الماضية عن الطعام ، فإذا أثبتت أستانه قويت معدته وتغذى بالطعام ، فإن الله سبحانه أخر إنباتها إلى وقت حاجته إلى الطعام لحكمته ولطفه ورحمة منه بالأم وحملة ثديها فلا يعضه الولد بأستانه .

(فصل) وينبغي تدربيتهم في الغذاء ، فأول ما يطعمونهم الغذاء : اللبن ، فيطعمونهم الحبز المنقوع في الماء الحار ، والبن الحليب . ثم بعد ذلك الطبيخ ، والأمراض الخالية من اللحم ، ثم بعد ذلك ما لطف جداً من اللحم بعد إحكام مضنه أو رضه رضاً ناعماً .

(فصل) فإذا قربوا من وقت التحكم وأريد تسهيل الكلام عليهم ، فليذلك

(١) أثبت الطبع أن لبن الأم في الأيام الأولى مناسب للطفل وملائم لحاله ومهده لاستقبال الحياة في الدنيا .

أَسْتَهِمْ بِالْعَسْلِ وَالْمَلْحِ الْأَنْدَرَانِيِّ لِمَا فِيهِمَا مِنَ الْجَلَاءِ لِلرَّطْبَوَيَاتِ التَّقِيلَةِ الْمَانِعَةِ مِنَ الْكَلَامِ ، فَإِذَا كَانَ وَقْتُ نَطْقِهِمْ قَلِيلَنَا : لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ ، وَلِيَكُنْ أَوْلَى مَا يَقْرَعُ مَسَامِعَهُمْ مَعْرِفَةَ اللَّهِ سَبِّحَانَهُ وَتَوَحِّيَهُ ، وَإِنَّهُ سَبِّحَانَهُ فَوْقَ عَرْشِهِ يَنْظُرُ إِلَيْهِمْ وَيَسْمَعُ كَلَامَهُمْ وَهُوَ مَعْهُمْ أَيْنَا كَانُوا ، وَكَانَ بْنُ إِسْرَائِيلَ كَثِيرًا مَا يَسْمَونَ أَوْلَادَهُمْ ( ) عَمَانُو يَلْ ( ) وَمَعْنَى هَذِهِ الْكَلِمَةِ : إِنَّا مَعْنَا ، وَهَذَا كَانَ أَحَبُّ الْأَسْمَاءِ إِلَى اللَّهِ : عَبْدُ اللَّهِ ، وَعَبْدُ الرَّحْمَنِ ، بِحِيثُ إِذَا وَعَى الطَّفَلَ وَعْقَلَ ، عَلِمَ أَنَّهُ : عَبْدُ اللَّهِ ، وَأَنَّ اللَّهَ هُوَ سَيِّدُهُ وَمَوْلَاهُ .

( فصل ) فَإِذَا حَضَرَ وَقْتُ نِيَاتِ الْأَسْنَانِ (٢) فَيَنْبَغِي أَنْ يَدْلِكَ لِثَاهِمَ كُلَّ يَوْمٍ بِالْزِبْدِ وَالسِّمْنِ ، وَيَمْرُخَ حَدْرَ الْعَنْقِ تَمْرِيْخًا كَثِيرًا ، وَيَحْتَرُ عَلَيْهِمْ كُلَّ الْحَلْقَرِ وَقْتُ نِيَاتِهِ إِلَى تَحْنَنِ تِكَامِلِهَا وَقُوَّتِهَا مِنَ الْأَشْيَاءِ الْصَّلِبَةِ ، وَيَمْنَعُونَ مِنْهَا كُلَّ الْمَنْعِ لِمَا فِي الْمُكْنَنِ مِنْهَا مِنْ تَعْرِيْضِ الْأَسْنَانِ لِفَسَادِهَا وَتَمْوِيْجِهَا وَخَلْلِهَا .

( فصل ) وَلَا يَنْبَغِي أَنْ يَشْقَى عَلَى الْأَبْوَيْنِ بَكَاءَ الطَّفَلِ وَصَرَاحَهُ ، وَلَا سِيمَا لِشَرْبِ الْلَّبِنِ إِذَا جَاءَ ، فَإِنَّهُ يَنْتَفِعُ بِذَلِكَ الْبَكَاءِ اِنْتِفَاعًا عَظِيمًا ، فَإِنَّهُ يَرْوِيْضُ أَعْضَائِهِ وَيَوْسِعُ أَمْعَائِهِ وَيَفْسُحُ صَدْرَهُ وَيَسْخُنُ دَمَاغَهُ وَيَحْمِي مَرَاجِهِ وَيُشَدِّدُ حَرَارَتَهُ الْفَرِيزِيَّةَ ، وَيَحْرُكُ الطَّبَيْعَةَ لِدُفْعِ مَا فِيهَا مِنَ الْفَضُولِ ، وَيَدْفَعُ فَضَلَّاتِ الدَّمَاغِ مِنَ الْخَاطَطِ وَغَيْرِهِ .

( فصل ) وَيَنْبَغِي أَنْ لَا يَهْمِلَ أَمْرُ قَمَاطَهُ وَرِبَاطَهُ ، وَلَوْ شَقَ عَلَيْهِ إِلَى أَنْ يَصْلِبَ بِدَنَهُ وَتَقُوَّى أَعْضَائِهِ وَيَجْلِسَ عَلَى الْأَرْضِ ، فَحِيَثُشَدَّ يَمْرُنْ وَيُدْرِبَ عَلَى الْحَرْكَةِ وَالْقِيَامِ قَلِيلًا إِلَى أَنْ يَصْرُرَ لَهُ مَلْكَةُ وَقْوَةٍ يَفْعَلُ ذَلِكَ بِنَفْسِهِ .

( فصل ) وَيَنْبَغِي أَنْ يَوْقِنَ الطَّفَلُ كُلَّ أَمْرٍ يَفْرَعُهُ مِنَ الْأَصْوَاتِ الشَّدِيدَةِ الشَّنِيعَةِ ، وَالْمَنَاظِرِ الْفَظِيعَةِ وَالْحَرْكَاتِ الْمَرْعِجَةِ ، فَإِنَّ ذَلِكَ رَبِّا أَدَى إِلَى فَسَادِ قَوْنَهِ الْعَاقِلَةِ لِضَعْفِهَا فَلَا يَنْتَفِعُ بِهَا بَعْدَ كَبِيرَهُ ، فَإِذَا عَرَضَ لَهُ عَارِضٌ مِنْ ذَلِكَ فَيَنْبَغِي الْمَبَادِرَةُ إِلَى تَلَافِيهِ بِضَدِّهِ وَإِيْنَاسِهِ بِمَا يَنْسِيهِ إِلَيْهِ ، وَأَنْ يَلْقَمْ ثَدِيَّهُ فِي الْحَالِ وَيَسْأَرِعُ إِلَى رَضَاعَهِ لِيَزُولَ عَنْهُ حَفْظُ ذَلِكَ الْمَرْعِجَ ، وَلَا يَرْتَسِمُ فِي قَوْةِ الْحَافِظَةِ فَيُعَسِّرُ زَوَالَهُ وَيَسْتَعْمِلُ تَهْيِيَهُ بِالْحَرْكَةِ الْلَّطِيفَةِ إِلَى أَنْ يَنْامَ فِينِسِيَ ذَلِكَ وَلَا يَهْمِلَ هَذَا الْأَمْرُ ، فَإِنَّ فِي إِهْمَالِهِ إِسْكَانَ الْفَزَعِ وَالرُّوْعَ فِي قَلْبِهِ فَيَنْشَأُ عَلَى ذَلِكَ وَيَعُسِّرُ زَوَالَهُ وَيَتَعَلَّمُ .

(٢) تَحْتَاجُ الْأَسْنَانُ إِلَى عَنْصَرِ الْكَالْسِيُّونِ وَالْفُوسْفُورِ وَهَا فِي الْلَّبِنِ أَوْ أَشْرَبَةِ مُسْتَخْلَصَةِ .

(فصل) ويتغير حال المولود عند نبات أنسانه ، ويبيح به القيء والحمى وسوء الأخلاق ، ولا سيما إذا كان نباتها في وقت الشتاء والبرد أو في وقت الصيف وشدة الحر ، وأحمد أوقات نباتها : الربيع والخريف ، ووقت نباتها لسبعة أشهر ، وقد نبت في الخامس ، وقد تتأخر إلى العاشر ، فينبغي التلطف في تدبره وقت نباتها ، وأن يكرر عليه الحمام وأن يغذى غذاء يسراً ، فلا يملأ بطنه من الطعام وقد يعرض له انطلاق البطن فيعصب بما يكفيه مثل عصابة صوف علها كمون ناعم وكربس وينسون ، وتذلك لشه بما تقدم ، ومع هذا فانطلاق بطنه في ذلك الوقت خير له من اعتقاله ، فإن كان بطنه معقلاً عند نبات أنسانه فينبغي أن يبادر إلى تلين طبيعته ، فلا شيء أضر على الطفل من اعتقال طبيعته ، ولا شيء أفع له من سهولتها باعتدال .

وأحمد ما تلين به عسل مطبوخ يستخدم منه فتائل ويحمل بها ، أو حبق<sup>(٣)</sup> مسحوق معجون بعسل يستخدم منه فتائل ، كذلك وينبغي للمرضى في ذلك الوقت تلطيف طعامها وشرابها ، وتجنب الأغذية المضرة .

(فصل) في وقت الفطام ، قال الله تعالى : ﴿وَالوَالدَّاتِ يَرْضَعُنَ أَوْلَادَهُنْ حَوْلِينَ - الآية إلى قوله تعالى - : إِذَا سَلَمْتُمْ مَا عَلِيْمَ بِالْمَعْرُوفِ﴾<sup>(٤)</sup> فدللت الآية على عدة أحكام ، أحدها : أن تمام الرضاع حولين ، وذلك حق للولد إذا احتاج إليه وأكد بكمالين لثلا يحمل اللفظ على حول وأكثر ، ثانية : أن الآباء إذا أرادوا فطامه قبل ذلك بتراضيهم وتشاورهم مع عدم مضره الطفل فلهما ذلك ، وثالثها : أن الأب إذا أراد أن يسترضع لولده مرضعة أخرى غير أمه فله ذلك ، وإن بكرت الأم إلا أن يكون مضاراً بها وبرولدها فلا يجب إلى ذلك ، وأحمد أوقات الفطام إذا كان الوقت رضاعه بعد الحولين إلى نصف الثالث أو أكثر ، وأحمد أوقات الفطام إذا كان الوقت متعدلاً في الحر والبرد ، وقد تكامل نبات أنسانه وأضراسه ، وقويت على تقطيع الغذاء وصحته ، ففطامه عند ذلك الوقت أجود له ، ووقت الاعتدال الخريفي أفع في الفطام من وقت الاعتدال الربيعي ، لأنه في الخريف يستقبل الشتاء والهواء يبرد فيه ، والحرارة الغزيرة تنشأ فيه وتنمو ، والهضم يزداد قوة ، وكذلك الشهوة .

(٣) الحبق : نبات طيب الرائحة . وحبق المناع : جمعه وأحكم شله .

(٤) البقرة : آية (٢٢٢) .

(فصل) وينبغي للمرضى إذا أرادت فطامه أن تفطمه على التدرج ولا تتجهه بالفطام وهلة واحدة ، بل تعوده إياه وتمرنه عليه لمضرة الانتقال عن الإلaf والعادة مرة واحدة ، كما قال بقراط في فضول استعمال الكبير بعثة ما يملأ البدن أو يستفرغه أو يسخنه أو يبرده أو يحركه بنوع آخر من الحركة أى نوع كان فهو خطير ، وكل ما كان كثيراً فهو معاد للطبيعة ، وكل ما كان قليلاً فهو مأمون .

(فصل) ومن سوء التدبير للأطفال أن يكروا من الامتناء من الطعام وكثرة الأكل والشرب ، ومن أدنى التدبير لهم أن يعطوا دون شبعهم ليجود هضمهم وتعتدل أحلاطهم ، ونقل الفضول في أجسامهم وتصبح أجسادهم ونقل أمراضهم لقلة الفضولات الغذائية . قال بعض الأطباء : وأنا أمدح قوماً ذكرهم حيث لا يطعمون الصبيان إلا دون شبعهم ، ولذلك ترتفع قاماتهم وتعتدل أجسامهم ، ويقل فحيم ما يعرض لغيرهم من الكثرة ووجع القلب وغير ذلك . قال : فإن أحببت أن يكون الصبي حسن الحسد مستقى القامة غير منحدب ، فقد يترك كثرة الشبع ، فإن الصبي إذا امتنأ وشبع فإنه يكثر النوم من ساعته ويسترخي ويعرض له نفخة في بطنه ورياح غليظة .

(فصل) وقال جالينوس : ولست أمنع هؤلاء الصبيان من شرب الماء البارد أصلاً ، لكنني أطلق لهم شربة تعقب الطعام ، في أكثر الأحوال في الأوقات الحارة في زمان الصيف إذا تاقت أنفسهم إليه ، قلت : وهذا لقوه وجود الحر الغريزى فيهم ، ولا يضرهم شرب الماء البارد في هذه الأوقات ولا سيما عقب الطعام ، فإنه يتعين تمكينهم منه بقدر ، لضعفهم عن احتلال العطش باستيلاء الحرارة .

(فصل) وما ينبغي أن يحمل الطفل على المشي قبل وقته لما يعرض في أرجلهم بسبب ذلك من الانتقال والاعوجاج بسبب ضعفها وقوتها لذلك ، وأحذر كل الخطر أن تخبس عنه ما يحتاج إليه من قه أو نوم أو طعام أو شراب أو عطاس أو بول أو إخراج دم ، فإن لحبس ذلك عواقب رديئة في حق الطفل والكبير .

(فصل) في وطء المرضع وهو الغيل :

[ ٢٥٦ ] عن حذامة بنت وهب الأسدية قالت : حضرت رسول الله عليه الصلاة والسلام في أنس وهو يقول : « لقد همت أن أبني عن الفيلة فنظرت في الروم وفارس فإذا هم يغيلون أولادهم فلا يضر أولادهم ذلك شيئاً ، ثم سأله

عن العزل ؟ فقال : ذلك الواد الخفي ، وهي : ﴿إِذَا المَوْعِدَةُ سَلَتْ﴾<sup>(٥)</sup> رواه مسلم في الصحيح .

[٢٥٧] وروى في صحيحه أيضاً عن أسامة بن زيد ، أن رجلاً جاء إلى رسول الله ﷺ فقال : إن أعزل عن أمرأقي ، فقال له عليه الصلاة والسلام : لو كان ذلك ضاراً لضر فارس والروم <sup>(١)</sup> .

[٤٥٨] [ وَعَنْ أَسْمَاءَ بْنَتِ يَزِيدَ قَالَتْ : سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ يَقُولُ : « لَا تَقْتُلُوْا أَوْلَادَكُمْ سِرًا فَوْالَّذِي نَفْسِي يَيْدِهِ إِنَّهُ لِيَدْرِكُ الْفَارَسَ فِي دُعْرَهِ » (٧) .

قال ، قلت : ما يعني ؟ قالت : الغيلة - يأْتِي الرجل امرأة وهي ترضع . رواه الإمام أحمد وأبو داود ، وقد أشكل الجمِع بين هذه الأحاديث على غير واحد من أهل العلم ، فقالت طائفة قوله عَلَيْهِ السَّلَامُ : « لَقَدْ هَمَتْ أَنْ أُنْهِي عَنِ الْغَيْلِ » أَيْ أَحْرِمْهَ فَأَمْنِعْهُ مِنْهُ ، فَلَا تَنَافِقْ بَيْنَ هَذَا وَبَيْنَ قَوْلِهِ فِي الْحَدِيثِ الْآخَرِ ، وَلَا تَقْتُلُوا أُولَادَكُمْ سَرَا ، فَإِنْ هَذَا نَهْيٌ كَالْمُشْوَرَةِ عَلَيْهِ ، وَالإِرْشَادُ هُمْ إِلَى تَرْكِ مَا يَضْعُفُ الْوَلَدَ وَيَقْتَلُهُ ، قَالُوا : وَالدَّلِيلُ عَلَيْهِ أَنَّ الْمَرْأَةَ الْمَرْضِعَ إِذَا بَاَشَرَهَا الرَّجُلُ حَرَكَ مِنْهَا دَمُ الْطَّمْثَ وَأَهَاجَهُ لِلْخُرُوجِ ، فَلَا يَبْقَى لَهُنِّيَّتُهُ عَلَى اعْتِدَالِهِ وَطَبِيبِ رَاحِتَهِ ، وَرَبِّيَ حَبْلُ الْمَوْطُوْةِ ، فَكَانَ ذَلِكَ مِنْ شَرِّ الْأَمْوَارِ وَأَضَرَّهَا عَلَى الرَّضِيعِ الْمُتَغَذِّيَ بِلَبْنِهَا ، وَذَلِكَ أَنْ جَيْدُ الدِّمْ حَيْيَيْدُ يَنْصُرُفُ فِي تَغْذِيَةِ الْجَنِينِ الَّذِي فِي الرَّحْمِ فَيَنْفَذُ فِي غَذَائِهِ ، فَإِنَّ الْجَنِينَ لَمْ يَكُنْ مَا يَنْتَهِ وَيَجْتَذِبَهُ مَا لَا يَحْتَاجُ إِلَيْهِ مَلِائِمًا لَهُ ، لَأَنَّهُ مُتَصَلٌ بِأَمَّهُ اتِّصَالُ الْغَرْسِ بِالْأَرْضِ وَهُوَ غَيْرُ مُفَارِقِهِ لَيْلًا وَلَا نَهَارًا .

وكذلك ينقص دم الحامل ويضر رديهاً فيضرّ اللّبن الجمّع في ثديها يسراً رديهاً، فمّا حملت المرضع فمن تمام تدبير الطّفل أن يمنع منها ، فإنه متى شرب من

(٥) مسلم في النكاح . باب : جواز الفيلة وهي وطء المرضع ... (١٤١) . وابن ماجه في النكاح .  
باب : الغل (١١) . وأحمد في المسند ٦/٤٣ .

(٦) مسلم في النكاح . باب : جواز الغيرة . . . . (١٤٣) .

(٧) أبو داود في الطبع . باب : فـي الفـيل بـلـفـظ : « ... إـنـ الـفـيلـ يـدـرـكـ الـفـارـسـ فـيـدـعـلـهـ عـنـ فـرـسـهـ » (٣٨٨١) . وـاـنـ مـاـجـهـ فـيـ النـكـاحـ . بـابـ : فـيـ الفـيلـ بـلـفـظـ : « ... إـنـ الـفـيلـ يـدـرـكـ الـفـارـسـ عـلـيـ ظـهـرـ فـرـسـهـ حـتـىـ يـصـرـعـهـ » (٢٠١٢) . وـأـمـدـ فـيـ الـمـسـدـ ٦/٤٥٣ ، ٤٥٧ ، ٤٥٨ . وـانتـظـرـ : صـحـيـحـ الـجـامـعـ حـيـثـ حـسـنـ الـأـبـالـ (٧٢٦٨) .

ذلك اللين الرديء قتله أو أثر في ضعفه تأثيراً يجده في كثيرون فيدعوه عن فرسه ، فهذا وجه المشورة عليهم والإرشاد إلى تركه ولم يحرمه عليهم ، فإن هذا لا يقع دائماً لكل مولود ، وإن عرض لبعض الأطفال ، فأكثر الناس يجتمعون نسائهم وهن يرضعن ، ولو كان هذا الضرر لازماً لكل مولود لا شرك فيه أكثر الناس ، وهاتان الأمتان الكبيرتان فارس والروم تفعله ولا يعم ضرره أولادهم ، وعلى كل حال فالتحوط إذا حبلى المرضع أن يمنع منها الطفل ويلتمس له مرضعاً غيرها ، والله أعلم .

(فصل) وما يحتاج إليه الطفل غاية الاحتياج الاعتناء بأمر خلقه ، فإنه ينشأ بما عوره المرض في صغره من حر وغضب ولحاج وعجلة وخفة مع هواه ، وطيش وحدة وجشوع ، فيصعب عليه في كثيرون تلافي ذلك ، وتصير هذه الأخلاق صفات وهيئات راسخة له ، فلو تحرز منها غاية التحرز فصحته ولا بد يوماً ما ، وهذا تجده أكثر الناس منحرفة أخلاقهم وذلك من قبل التربية التي نشأ عليها .

وكذلك يجب أن يجتب الصبي إذا عقل : مجالس اللهو والباطل ، والغناء وسماع الفحش والبدع ومنطق السوء ، فإنه إذا علق بسمعه عسر عليه مفارقته في الكبير ، وعز على ولية استقاضته منه ، فتغير العوائد من أصعب الأمور ، يمتحن صاحبه إلى استجداد طبيعة ثانية ، والخروج عن حكم الطبيعة عسر جداً .

ويينبغي لولي الصبي أن يجنبه الأخذ من غيره غاية التحجب ، فإنه متى اعتاد الأخذ صار له طبيعة ، ونشأ بأن يأخذ لا بأن يعطي ، ويعوده البذل والإعطاء ، وإذا أراد الولي أن يعطي شيئاً أعطاء على يده لينتزع حلاوة الإعطاء ، ويجنبه الكذب والخيانة أعظم مما يجنبه السوء الناقع ، فإنه متى سهل له سهل الكذب والخيانة أفسد عليه سعادة الدنيا والآخرة وحرمه كل خير .

ويجنبه الكسل والبطالة والدعة والراحة ، بل يأخذنه بأضدادها ولا يريحه إلا بما يحب نفسه وبذنه للشغل ، فإن الكسل والبطالة عواقب سوء وعنة ندم ، وللتجدد والتعب عواقب حميدة ، إما في الدنيا وإما في العقبي وإما فيما فيهما ، فأرواح الناس أتعب الناس ، وأتعب الناس أرواح الناس ، فالسيادة في الدنيا والسعادة في العقبي لا يحصل إليها إلا على جسر من التعب .

قال يحيى بن أثرب : لا ينال العلم براحة الجسم ويعوده الانتباه آخر الليل فإنه وقت قسم الغائم وتفريق الجوائز ، فمستقل ومستكثر ومحروم ، فمتى اعتاد ذلك صغيراً سهل عليه كثيراً .

(فصل) ويجبه فضول الطعام والكلام والنمام ومخالطة الأئم ، فإن الخسارة في هذه الفضلات وهي تفوت على العبد خير دنياه وأخرته ، ويجبه مضار الشهوات المتعلقة بالبطن والفرج غاية التجنب ، فإن تمكينه من أسبابها والفسح له فيها يفسده فساداً يعز عليه بعده صلاحه ، وكم من أشقي ولده زفانة كبده في الدنيا والآخرة يأهله وترك تأدبه وإعانته له على شهوته ، ويزعم أنه يكرمه وقد أهانه ، وإنه يرحمه وقد ظلمه ، وحرمه فماته انتقامه بولده وفوت عليه حظه في الدنيا والآخرة ، وإذا اعتبرت الفساد في الأولاد رأيت عامته من قبل الآباء .

(فصل) والخنر كل الخنر من تمكينه من تناول ما يزيل عقله من مسكر وغيره ، أو عشرة من يختشى فساده أو كلامه له أو الأخذ من يده ، فإن ذلك الملائكة ، ومتى سهل عليه ذلك فقد سهل الديابة ولا يدخل الجنة ديوث ، فما أفسد الأبناء مثل تفريط الآباء وإهانة واستسهالهم شرر النار بين الشياطين ، فأكثر الآباء يتعلمون مع أولادهم أعظم ما يعتدنه العذو الشديد العداوة مع علوه وهم لا يشعرون ، فكم من والد حرم ولده خير الدنيا والآخرة وعرضه هلاك الدنيا والآخرة ، وكل هذا عواقب تفريط الآباء في حقوق الله وإضاعتهم لها وإعراضهم عما أوجب الله عليهم من العلم النافع والعمل الصالح ، حررهم الانتقام بأولادهم وحرم الأولاد خيرهم ونفعهم لهم هو من عقوبة الآباء .

(فصل) ويجبه ليس الحرير فإنه مفسد له ومخث لطبيعته كما يخثه اللواط ، وشرب الخمر والسرقة والكذب ،

[ ٤٥٩ ] وقد قال النبي ﷺ : « يحرم الحرير والذهب على ذكره أمني ، وأحل لإنائهم <sup>(٨)</sup> ، والصبي وإن لم يكن مكلفاً قوله مكلف لا يحمل له تمكينه من الحرير ، فإنه يعتدده ويعسر فطامه عنه ، وهذا أصح قول العلماء ، واحتج من لم يره حراماً عليه بأنه غير مكلف ، فلم يحرم ليسه للحرير كالذابة وهذا من أفسد القياس ، فإن الصبي وإن لم يكن مكلفاً فإنه مستعد للتکلیف ، وهذا لا يمكن من الصلاة بغير وضوء ، ولا من الصلاة عرياناً ونجساً ، ولا من شرب الخمر والقمار واللواط .

(٨) الترمذى في النبأ . باب : ما جاء في الحرير والذهب وقتل : حسن صحيح ٢١٩/٧ ، ٢٢٣ .  
وانظر : صحيح الجامع حيث صححه الألبان (٣١٣٢) .

( فصل ) وما ينبغي أن يعتمد حال الصبي وما هو مستعد له من الأعمال ومهيأ له منها ، فيعلم أنه مخلوق له فلا يحمله على غيره ما كان مأذونا فيه شرعاً ، فإنه إن حمل على غير ما هو مستعد له لم يفلح فيه وفاته ما هو مهيأ له ، فإذا رأى حسن الفهم صحيح الأدراك حيد الحفظ واعياً ، فهذا من علامات قبوله وتهيئه للعلم ، لينقشه في لوح قلبه ما دام حالياً فإنه يتذكر فيه ويستقر ويزكر معه ، وإن رأى بخلاف ذلك من كل وجه وهو مستعد للقروسية ، وأسبابها من الركوب والرمي واللعبة بالرمح ، وإنه لا نفاذ له في العلم ولم يخلق له ، مكتنه من أسباب القروسية والغدرن عليها فإنه أفعى له وال المسلمين ، وإن رأى بخلاف ذلك وإنه لم يخلق لذلك ورأى عينه مفتوحة إلى صنعة من الصنائع مستعداً لها قابلاً لها وهي صناعة مباحة نافعة للناس ، فليمكتنه منها . هذا كله بعد تعليمه له ما يحتاج إليه في دينه ، فإن ذلك ميسر على كل أحد لتقوم حجّة الله على العبد ، فإن له على عباده الحجّة البالغة ، كما له عليهم النعمة السابقة ، والله أعلم .



## الباب السابع عشر

فِي أَطْوَارِ بَنِي آدَمْ مِنْ وَقْتٍ كَوْنَهُ نَطْفَةً  
إِلَى اسْتِقْرَارِهِ فِي الْجَنَّةِ أَوِ النَّارِ

قال الله تعالى : ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ مِنْ سَلَالَةٍ مِنْ طِينٍ ۚ ثُمَّ جَعَلْنَا نُطْفَةً فِي قَرْأَرٍ مَكِينٍ ۚ ثُمَّ خَلَقْنَا النُطْفَةَ عَلْقَةً فَخَلَقْنَا الْعَلْقَةَ مُضْغَةً ۚ فَخَلَقْنَا الْمُضْغَةَ عَظَاماً ۚ فَكَسَوْنَا الْعَظَامَ لَحْماً ۚ ثُمَّ أَنْشَأْنَاهُ خَلْقَآ آخَرَ ۚ فَبَارَكَ اللَّهُ أَحْسَنُ الْخَالِقِينَ ۚ ثُمَّ إِنَّكُمْ بَعْدَ ذَلِكَ لَمْ تَعْتَنُونَ ۚ ثُمَّ إِنَّكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ تَبْعَثُونَ ﴾<sup>(١)</sup> .

فاستوعب سبحانه ذكر أحوال ابن آدم قبل كونه نطفة بل تراباً وماء إلى حين بعثه يوم القيمة ، فأول مراتب خلقه أنه سلالة من طين ، ثم بعد ذلك سلالة من ماء مهين ، وهي النطفة التي استلت من جميع البدن ، فتمكث كذلك أربعين يوماً ، ثم يقلب الله سبحانه تلك النطفة علقة : وهي قطعة سوداء من دم ، فتمكث كذلك أربعين يوماً أخرى ، ثم يصرها سبحانه مضافة : وهي قطعة لحم أربعين يوماً ، وفي هذا الطور تقدر أعضاؤه وصورته وشكله وهياته .

واختلف في أول ما يتشكل وبخلق من أعضائه ، قال قائلون : هو القلب ، وقال آخرون : إنه الدماغ ، وقال آخرون : هو الكبد ، وقال آخرون : فقار الظهر ، فاحسج أرباب القول الأول : بأن القلب هو العضو والأساس الذي هو معدن الحرارة الغريزية التي هي مركب الحياة ، فوجب أن يكون هو المقدم في الخلق ، قالوا وقد أخبر المشرحون : أنهم وجدوا في الطففة عند كل العقادها نقطة سوداء .

(١) المؤمنون : الآيات (١٦ - ١٢) .

واحتاج من قال : إنه الدماغ ، بأن الدماغ من الحيوان هو العضو الرئيس من الإنسان ؛ وهو جمجمة الحيوان ، وأن الأمر المختص بالحيوان : هو الحس والحركة الإرادية ، وأصل ذلك من الدماغ ومنه ينبع ، وإذا كان المختص بالحيوان هو الحس والحركة الإرادية – وكانت عن هذا العضو ، كان هو المقدم في الإيجاد والتكونين .

واضح من قال : إنه الكبد<sup>(٢)</sup> . — بأنهعضو الذى منه التمو والاغتناء الذى به قوام الحيوان ، قالوا : فالنظام الطبيعي يقتضى أن يكون أول متكون ، الكبد ثم القلب ثم الدماغ ، لأن أول فضل الحيوان هو التمو ، وليس به في هذا الوقت حاجة إلى حس ولا إلى حركة إرادية ، لأنه بعد بمنزلة النبات فلا حاجة به حينئذ إلى غير التمو ، وهذا إنما تشير له قوة الحس والإرادة عند تعلق النفس به ، وذلك في الطور الرابع من أطوار تخلقيه ، فكان أول الأعضاء خلقاً فيه هو آلة التمو وذلك الكبد ، والذى شاهده أرباب التشريح حتى أنهم متفقون عليه أنه — أول ما يتبين في خلق جنة الحيوان ثلاث نقاط متقاربة بعضها من بعض ، يتوهم أنها رسم الكبد والقلب والدماغ ، ثم يزداد بعضها من بعض بعدها على امتداد أيام الحمل لهذا القطر هو الذى عند المشرحين ، فاما أى هذه النقط أقلم وأسبق ؟ فليس عندهم دليل إلا الأجر والأنساب والأولى والقياس ، والله أعلم .

(فصل) ثم تقدم مفاصل أعضائه وعظامه وعروقه ، وعصبه ، ويشق له السمع والبصر والقلم ، ويفتق حلقه بعد أن كان رتقاً ، فيركب فيه اللسان ، ويختلط شكله وصورته ، وتكتسي عظامه لحماً ، ويربط بعضها إلى بعض أحكم ربط وأقواء ، وهو الأسر الذي قال فيه : « نحن خلقناهم وشددنا أسرهم »<sup>(٣)</sup> ومنه الأسر الذي يربط به ، ومنه الأسر ،

[٢٦٠] قال الإمام أحمد: ثنا روح بن عبادة، ثنا أبو هلال، ثنا ثابت عن صفوان بن عمر قال: كان نبي الله داود عليه السلام إذا ذكر عذاب الله تخلعت أوصاله ما يسكنها إلا الأسر، وإذا ذكر رحمة الله رجعت.

(فصل) قال بقراط في المقالة الثالثة من كتاب الأجنحة : أنا أحدثك رأيت  
المنى ينشأ - كانت لامرأة من الأهل جارية نفيسة ، ولم تكن تحب أن تحيل لولا

(٢) هنا مجال علم الطبع ولا يقبل فيه الخلاف بل التسلیم بمکاله واحدة .

• (۲۸) آیہ انسان :

ينقص ثمنها ، فسمعت الجارية النساء يقلن - إن المرأة إذا أرادت أن تحمل لم يخرج منها مني الرجل بل يبقى محبوساً ، ففهمت ذلك وجعلت ترصده من نفسها ، فاحسست في بعض الأوقات أنه لم يخرج منها ، فبلغنى الخبر فأمرتها أن تطفر إلى خلفها ، فطفرت سبع طفرات<sup>(٤)</sup> ، فسقط منها المني بوجبة شيئاً بالبيضة غير مطبوخة قد قشر عنها القشر الخارج ، وبقيت رطوبتها في جوف الغشاء .

قال : وأنا أقول أيضاً إنه يجري من الأم فضول الرحم ليغذى بها الجنين ، وقال : إن الذي تظهر هي الأعصاب الرقاب البيض ، وهي التي رأيت في وسط السرة وليس في موضع آخر غير السرة ، لأن الروح - إنما يشق طريقاً للنفس هناك ، ثم قال : وأقول شيئاً آخر ظاهراً ، يعرفه كل من يرغب في العلم وأوضنه بقياسات ، وأقول : إن المني هو في الحجاب وإنه يغذى من الدم الذي يجتمع من المرأة وينزل إلى الرحم ، وقال : إن المني يجذب الهواء فيتنفس فيه في هذه الحجاب في الأسباب التي ذكرنا ، ويربو من الدم الذي ينحدر من المرأة ، وقال : إن الظمت لا ينحدر ما دامت المرأة حاملاً إن كان طفلها صحيحاً ، وذلك منذ أول شهر من حيلها إلى الشهر التاسع ، ولكن جميع ما ينزل من الدم من البدن كله يجتمع حول الجنين على الحجاب الأعلى مع اجتذاب النفس ، والسرة طريق وصوله إلى الجنين ، فيدخل الغذاء إليه ويغذوه ويزيد .

قال : إذا قام المني جيناً خلقت له حجب آخر فتمتد داخلاً من الحجاب الأول وتكون مختلفة الأنواع كثيرة ، وأما كونها فمثل الحجاب الأول ، وقال : إن الحجب منها ما يخلق أولاً ، ومنها ما يخلق من بعد الشهر الثاني ، ومنها : ما يخلق في الشهر الثالث ، وجلها لا يظهر منافعها أول ما يخلق ، ولكن بعضها يكتن على المني فتظهر منافعها أولاً ، وبعضها لا يظهر إلا أخيراً ، فلذلك يخلق بعضها في الشهر الأول ، وبعضها في الشهر الثاني ، وبعضها في الثالث ، وهي في السرة كأنها مربوطة بعضها بعض وفي وسط الحجب تكون السرة التي يتنفس منها ويتربى .

وإذا نزل الدم واغتنى الجنين منه حالت الحجب بينه وبين الجنين وهذا يقول تعالى : ﴿ يَخْلُقُكُمْ فِي بَطْنِ أُمَّهَاتِكُمْ خَلْقًا مِّنْ بَعْدِ خَلْقٍ فِي ظُلْمَاتٍ ثَلَاثَ ثَلَاثَ ﴾<sup>(٥)</sup> فإن

(٤) الطفارة : الونية .

(٥) الزمر : آية (٦) .

كل حجاب من هذه الحجب له ظلمة تخصه ، فذكر سبحانه أطوار خلقه ونقله فيها من حال إلى حال ، وذكر ظلمات الحجب التي على الجنين فقال أكثر المفسرين : هي ظلمة البطن ، وظلمة الرحم ، وظلمة المشيمة ، فإن كل واحد منها حجاب على الجنين ، وقال آخرون : هي ظلمة أصلاب الآباء وظلمة بطون الأمهات وظلمة المشيمة ، وأضعف من هذا القول قول من قال : ظلمة الليل وظلمة البطن وظلمة الرحم ، فإن الليل والنهار بالنسبة إلى الجنين سواء .

وقال بقراط : المرأة إذا حبت لم تأم من اجتماع الدم الذي ينزل ويجتمع حول رحمها ولا تحس بضعف كما تحس إذا انحدر الطمث ، لأنها لا يثور دمها في كل شهر ، لكنه ينزل إلى الرحم كل يوم قليلاً قليلاً نزولاً ساكناً من غير وجمع ، فإذا أتى إلى الرحم اغتنى منه الجنين ونما ، ثم قال : وعلى غير بعيد من ذلك ، إذا خلق للجنين لحم وجسد تكون الحجب ، وإذا كبر كبرت الحجب أيضاً وصار لها تجويف خارج عن الجنين ، فإذا نزل الدم من الأم جذبه الجنين واغتنى به فيزيد في لحمه ، والردي من الدم الذي لا يصلح للغذاء ينزل إلى مجرى الحجب ، لذلك تسمى الحجب ، التي إذا صار لها تجويف تقبل الدم المشيمة .

وقال : إذا تم الجنين وكملت صورته واجتذب الدم لغذائه بالقدر اتسعت الحجب ، وظهرت المشيمة التي تكون من الآلات التي ذكرنا ، فإن اتسع داخلها اتسع خارجها لأنه أولى بذلك ، لأن له موضعًا يمتد إليه ، قلت : ومن هنالك لم تختلط الحامل بل ما تراه من الدم يكون دم فساد ليس دم الحيض المعتمد ، هذه إحدى الروايتين عن عائشة رضي الله عنها ، وهو المشهور من مذهب أحمد الذي لا يعرف أصحابه سواه ، وهو مذهب أبي حنيفة ، وذهب الشافعى في رواية عن عائشة ، والإمام أحمد في رواية عنه ، اخترها شيخنا إلى أن ما تراه من الدم في وقت عادتها يكون حيضاً .

وجهة هذا القول ظاهرة ، وهي عموم الأدلة الدالة على ترك المرأة الصوم والصلوة إذا رأت الدم المعتمد في وقت الحيض ، ولم يستثن الله ورسوله حالة دون حالة ، وأما كون الدم ينصرف إلى غذاء الولد ، فمن المعلوم أن ذلك لا يمنع أن يبقى منه بقية يخرج في وقت الحيض تفضل عن غذاء الولد فلا تناهى بين غذاء الولد وبين حيض الأم .

[ ٢٦١ ] وأصحاب القول الآخر يتجرون بقوله عليه السلام : « لا توطأ حامل حتى تضع ولا حائل حتى تستبرأ بمحضة »<sup>(١)</sup> فجعل الحيبة دليلاً على عدم الحمل ، فلو حاضت الحامل لم تكن الحيبة علماً على براءة حملها ، والآخرون يجيبون عن هذا : بأن الحيبة علم ظاهر فإذا ظهر بها الحمل تبين أنه لم يكن دليلاً ، ولهذا يحكم بانقضاض العدة بالحبيب ظاهراً ثم تبين المرأة حاملاً ، والتي عليه الصلة والسلام قسم النساء إلى قسمين : (١) امرأة معلومة الحمل ، (٢) امرأة مظنون أنها حامل ، فجعل استبراء الأولى يوضع الحمل ، والثانية بالحيبة ، وهذا هو الذي دل عليه الحديث لم يدل على أن ما تراه الحامل من الدم في وقت عادتها تصوم معه وتصلى .

(فصل) قال بقراط : إن العظام تصلب من الحرارة ، لأن الحرارة تصلب العظام وترتبط بعضها ببعض مثل الشجرة التي يرتبط بعضها ببعض ، وقال : إن العصب جعل داخلاً وخارجياً ، وجعل الرأس بين العاتقين ، والعضدان والساعدان في الجانبين وفوج ما بين الرجلين أيضاً ، وجعل في كل مفصل من المفاصل عصب يوثقه ويشهده ، قلت : وهو الأسر الذي شد به الإنسان ، قال : وجعل الفم يفتح من تلقاء نفسه ، وركب الأنف والأذنان من اللحم ، وثبتت الأذنان ثم العينان بعد ذلك وملتها رطوبة صافية .

[ ٢٦٢ ] وكان النبي عليه الصلة والسلام يقول في سجوده : « سجد وجهي للذى خلقه وصورة وشق سمعه وبصره »<sup>(٢)</sup> والواو وإن لم تقتضي ترتيباً فتقدم السمع في اللفظ يناسب تقدمه في الوجود ، ثم تسع المدى بعد ذلك ، ويصر لها تجويف ، وترتبط المفاصل ، ويرتفع النفس إلى الفم والأنف ، ويدخل الاستنشاق في الفم والأنف ، وينفتح البطن والأمعاء ، ويخرج النفس إلى الفم بدل السرة ، فإذا تم ما ذكرنا حضر وقت خروج الجنين . ونزلت فضول من معدته وأمعائه إلى المثانة ومنها إلى مجرى البول . وإنما تفتح هذه كلها ويتسع تجويفها بالاستنشاق . وبه

(١) أبو داود في الكواكب . باب : في وطء السبأ باللطف : « ... ولا غير ذات حل حتى تحيض حمضة ، وأحمد في السنن ٦٢/٢ باللطف : « ... ولا غير حامل حتى تحيض حمضة » . وباللطف : « لا توطأ الحبل ... ٨٧/٣ ، وأحمد في المستدرك ١٩٥/٢ . وانظر : صحيح الجامع حيث صححه الألباني (٧٣٥٦) . (٢) سلم في صلاة المسالين وقصرها . باب : الدعاء في صلاة الليل وقيامه (٢٠١) . وأصحاب السنن وأحمد في السنن .

ينفصل بعضها عن بعض على قدر أشكالها . وقال : إذا اتسع البطن وتباين تجويف الأمعاء صار فيها طريقاً إلى المثانة والإحليل اضطراراً .

قال : والمنى إذا تركب يجتمع كل شيء منه إلى صاحبه . العظام إلى العظام . والعصب إلى العصب . وكذلك جميع الأعضاء . ثم يركب الجنين . ثم قال : إنما قد رأينا كثيراً من النساء قد فسدت الأجنة فهن ثم خرجن بعد ثلاثين يوماً . ثم قال : ألا ترى أنه إذا سقط الجنين من بعد ثلاثين يوماً رأيت مفاصله مركبة . وقال : يدرك من هذا بالنظر إلى السقط لأنه إذا سقط ليس يسقط من حيلنا بل من قبل نفسه . ثم قال : إذا تركب الجنين وأتلفت مفاصله وكبرت أعضاؤه وصلبت عظامه وتحركت . جذبت من البدن دماً دسماً وتحبس ذلك وتحريك في رؤوس العظام مثل تحريك رعوس الشجر . قال : وكذلك الجنين ويتقلب <sup>(٨)</sup> .

(فصل) وقال في المقالة الثانية من كتابه هذا : ثم يتركب الجنين ويتم الذكر إلى اثنين وثلاثين يوماً . والأنثى إلى اثنين وأربعين يوماً ، وربما زاد على هذه الأيام قليلاً وربما نقص قليلاً ، وقال : إن الجنين يتم ويتصور إن كان ذكرأ في اثنين وثلاثين يوماً ، وإن كانت أنثى ففي اثنين وأربعين يوماً ، وقال : إنما نرى ذلك من نقاء المرأة ، لأنها إن ولدت أنثى فإنها تتفق في اثنين وأربعين يوماً وهي أكثر ما تحبس المرأة ، إلى أن تتفق في اثنين وأربعين يوماً عند ولادة الأنثى ، وربما كانت في الفرد وتتفق في خمسة وثلاثين يوماً ، فإذا ولدت ذكراً فإنها تتفق في اثنين وثلاثين يوماً إذا احتبس كثراً ، وربما بقيت في الفرد في خمسة وعشرين يوماً .

وقال : إن دم الطمث <sup>(٩)</sup> يخرج من حيث يخرج الجنين ، وكما أن الذكر يتصور في اثنين وثلاثين يوماً ، كذلك يكون نقاء أمه من بعد ولادته في اثنين وثلاثين يوماً ، وتتفق المرأة إذا ولدت أنثى في اثنين وأربعين يوماً بعد الأيام التي تركبها فيها ، ثم قال : إنما يجري الدم من النساء بعد ولادها أيام كثيرة ، لأنها إذا حملت لم يجتمع الجنين أول ما يخلق إلى غذاء كثير حتى يتم ، وإذا تم له الثان وأربعون يوماً اخترى كما ينبغي ، وما اجتمع في الأيام الأربعين من الدم الذي ينزل إلى الجنين يبقى إلى وقت ولاد المرأة فإذا ولدت تزول أربعين يوماً .

(٨) يرجع في ذلك للطب .

(٩) الطمث : الحيض .

قلت : في هذا الفصل حديثان صحيحان عن رسول الله ﷺ نذكرهما ونذكر تصديق أحد هما للأخر ، ثم نتعقب كلام بقراط ونبين ما فيه بحول الله وقوته وتوفيقه وتعلمه وإرشاده .

[ ٢٦٣ ] ففي الصحيحين من حديث ابن مسعود قال : حدثنا رسول الله عليه الصلاة والسلام وهو الصادق المصدوق : « إن أحدكم يجمع خلقه في بطن آمه أربعين يوماً ، ثم يكون في ذلك علقة مثل ذلك ، ثم يكون في ذلك مضافة مثل ذلك ، ثم يرسل الله الملك فيفتح فيه الروح ، ويؤمر بأربع كلمات : يكتب - رزقه وأجله ، وشقى ، أو سعيد ، فوالذى لا إله غيره ، إن أحدكم ليعمل بعمل أهل الجنة حتى ما يكون بينه وبينها إلا ذراع فيسبق عليه الكتاب فيعمل بعمل أهل النار فيدخلها ، وإن أحدكم ليعمل بعمل أهل النار حتى لا يكون بينها وبينه إلا ذراع فيسبق عليه الكتاب فيعمل بعمل أهل الجنة فيدخلها » <sup>(١٠)</sup> .

[ ٢٦٤ ] وفي طريق أخرى : أن خلق ابن آدم يجمع في بطن آمه أربعين - وفي أخرى : أربعين ليلة ، وقال البخاري : أربعين يوماً وأربعين ليلة ، وفي بعض طرقه : « ثم يبعث الله ملكاً بأربع كلمات ، فيكتب عمله وأجله ورزقه ، وشقى أو سعيد ، ثم يفتح فيه الروح » (الحديث) .

[ ٢٦٥ ] وفي صحيح مسلم من حديث حذيفة بن أسد يبلغ به النبي عليه الصلاة والسلام قال : « يدخل الملك على النطفة بعد ما تستقر في الرحم بأربعين أو خمس وأربعين ليلة ، فيقول يارب : أشقى أو سعيد ؟ فيكتبهان ، فيقول : إى يارب : أذكر أم أشي ؟ فيكتبهان ، ويكتب عمله وأثره وأجله ورزقه ، ثم تطوى الصحف فلا يزداد فيها ولا ينقص » <sup>(١١)</sup> .

[ ٢٦٦ ] وقال الإمام أحمد : حديث سفيان عن عمرو عن أبي الطفيل عن

(١٠) البخاري في هذه الحلق . باب : ذكر الملائكة ٢١٠/٢ . وفي الأبياء . باب : قول الله : ﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ...﴾ ٢٢٩/٢ . وفي القدر ١٤٣/٤ . وفي الترجيد . باب : ﴿وَلَقَدْ سَقَتْ كَلْمَاتُ رَبِّنَا لِعِبَادِنَا الْمُرْسَلِينَ﴾ ٢٨٩/٤ . ومسلم في القدر . باب : كيفية الخلق الآدمي ، في بطن آمه وكتابه رزقه وأجله وعمله ، وشقاؤه وسعادته (١) . ورواه أبو داود والترمذى وابن ماجه وأحمد في المسند .

(١١) مسلم في القدر . باب : كيفية الخلق الآدمي (٢) .

حديفة بن أسد الغفارى قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: « يدخل الملك على النطفة بعدهما تستقر في الرحم أربعين يوماً ، فيقول : يارب ! أشقي أم سعيد ؟ فيقول الله عز وجل ، فيكتاب ، فيكتابان ، فيقولان : ماذا - - أذكر أم أشنى ؟ فيقول الله عز وجل ، فيكتابان ، فيكتب عمله وأثره ومصيته ورزقه ، ثم تطوى الصحيفة فلا يزداد على ما فيها ولا ينقص » (١٢) .

[ ٢٦٧ ] وفي صحيح مسلم عن عامر بن وائلة ، أنه سمع عبد الله بن مسعود يقول : الشقى من شقى في بطن أمه ، والسعيد من وعظ بغيره ، فلما رجلا من أصحاب رسول الله يقال له حذيفة بن أسد فحدثه بذلك من قول ابن مسعود ، فقال : وكيف يشقى رجل بغير عمل ، فقال له الرجل : أتعجب من ذلك ؟ فإني سمعت رسول الله ﷺ يقول : « إذا مر بالنطفة ثنان وأربعون ليلة ، بعث الله إليها ملكاً ، فصورها وخلق سمها وبصرها وجلدها ولحمها وعظامها . ثم قال : يارب أذكر أم أشنى ؟ فيقضى ربك ما شاء ، ويكتب الملك ، ثم يقول : يارب أجله ؟ فيقضى ربك ما شاء ، فيكتب الملك ، ثم يقول : يارب رزقه ؟ فيقضى ربك ما شاء ، ويكتب الملك ، ثم يخرج الملك بالصحيفة في يده ، فلا يزيد على ما أمر ولا ينقص » (١٣) .

[ ٢٦٨ ] وفي لفظ آخر : سمعت رسول الله ﷺ بأذن هاتين يقول : « إن النطفة تقع في الرحم أربعين ليلة ، ثم يسور عليها الملك ، ( قال زهير : حسبته قال الذي تخلقها ) فيقول : يارب أذكر أم أشنى ؟ فيجعله الله غير سوى ، ثم يقول : يارب ما رزقه وما خلقه ؟ ثم يجعله الله شقياً أو سعيداً » (١٤) .

[ ٢٦٩ ] وفي لفظ آخر : أن ملكاً موكلًا بالرحم ، إذا أراد الله عز وجل أن يخلق شيئاً بإذن الله لبضع وأربعين ليلة (١٥) ، ثم ذكر الحديث ، فاتفق حديث ابن مسعود وحديث حذيفة بن أسد على حدوث شأن وحال النطفة بعد الأربعين ،

(١٢) أحد ف المسند بلفظ : « .... يأربعن ليلة .... » ٧/٤ .

(١٣) مسلم في القدر . باب : كيفية الخلق الآدمي (٣) .

(١٤) مسلم في القدر . باب : كيفية الخلق الآدمي (٤) .

(١٥) مسلم في القدر . باب : كيفية الخلق الآدمي (٥) .

وكل هذه الأحاديث التي وردت في خلق الإنسان صحيحة .

وحدث حذيفة مفسر صريح ، بأن ذلك يكتب بعد الأربعين قبل نفخ الروح فيه كما تقدم في رواية البخاري .

وأما حديث ابن مسعود فأحد ألفاظه موافق لحدث حذيفة ، وإن كان ذلك التقدير والكتابة بعد الأربعين قبل نفخ الروح فيه كما تقدم من رواية البخاري ، ولفظه « ثم يبعث الله إليه ملكاً بأربع كلمات ، فيكتب عمله ورزقه وأجله وشقى أو سعيد ثم ينفع فيه الروح » ، فهذا صريح – أن الكتابة وسؤال الملك قبل نفخ الروح فيه . وهو موافق لحدث حذيفة في ذلك .

وأما لفظه الآخر : فينفع فيه الروح ويؤمر بأربع كلمات ، فليس بتصريح . إذ الكلمات المأمور بها بعد نفخ الروح . فإن هذه جملة معطوفة بالواو ويجوز أن تكون معطوفة على الجملة التي تلتها . ويجوز أن تكون معطوفة على جملة الكلام المقدم . أى يجمع خلقه في هذه الأطوار ويؤمر الملك : يكتب رزقه وأجله وعمله . ووسط بين الجمل قوله : ثم ينفع فيه الروح يائناً لتأخر نفخ الروح عن طور النطفة والعلقة والمضفة . وتأمل كيف أنى بهم في فصل نفخ الروح وبالواو في قوله : ويأمر بأربع كلمات . فاتفاقت سائر الأحاديث بحمد الله .

ويقى أن يقال فحدث حذيفة يدل على أن ابتداء التخليق عقب الأربعين الأولى . وحدث ابن مسعود يدل على أنه عقب الأربعين الثانية . فكيف يجمع بينهما ؟ قيل : أما حديث حذيفة فصريح في كون ذلك بعد الأربعين . وأما حديث ابن مسعود : فليس فيه تعارض لوقت الصوير والتخليل وإنما فيه بيان أطوار النطفة وتقلتها بعد كل أربعين . وإنه بعد الأربعين الثانية ينفع فيه الروح . وهذا لم يعرض له حديث حذيفة بل اختص به حديث ابن مسعود . فاشترك الحديثان في حدوث أمر الأربعين .

واختص حديث حذيفة بأن ابتداء تصويرها وخلقها بعد الأربعين الأولى . واختص حديث ابن مسعود بأن نفخ الروح فيه بعد الأربعين الثانية ، واشترك الحديثان في استئذان الملك ربه سبحانه في تقدير شأن المولود في حلال ذلك ، فتصبادقت كلمات رسول الله عليه الصلاة والسلام وصدق بعضها بعضاً .

وحدث ابن مسعود فيه أمران : أمر النطفة وتقلتها ، وأمر كتابة الملك ما يقدر الله فيها ، والتي عليه الصلاة والسلام أخبرنا في الأمرين بالحدث ،

[ ٢٧٠ ] قال الإمام أحمد ، حدثنا هشيم ، أئبأنا على بن زيد سمعت أبي عبد الله ابن عبد الله يحدث قال ، قال : عبد الله بن مسعود قال : قال رسول الله ﷺ : « إن النطفة تكون في الرحم أربعين يوماً على حالها لا تغير ، فإذا مضت له أربعون صارت علقة ، ثم مضغة كذلك ، ثم عظاماً كذلك ، فإذا أراد الله أن يسوى خلقه بعث الله إليه الملك ، فيقول الملك الذي يليه : أى رب ! أذكر أم أنت ، أشقي أم سعيد ، أقصير أم طويل ، أناقص أم زائد ، قوته وأجله ، أصحى أم سقم ؟ قال : فيكتب ذلك كله<sup>(١٦)</sup> فهذا الحديث فيه الثقة ، وإن الحادث بعد الأربعين الثالثة - تسوية الخلق عند نفع الروح فيه .

ولا ريب أنه عند نفع الروح فيه وتعلقها به يحدث له في خلقه أمور زائدة على التحقيق الذي كان بعد الأربعين الأولى ، فالأولى كان مبدأ التحقيق وهذا تسوية وكال ما قدر له ، كما أنه سبحانه خلق الأرض قبل السماء ، ثم سوى الأرض بعد ذلك ، ومهدها وبسطها وأكمل خلقها ، فذلك فعله في السكن وهذا فعله في الساكن ، على أن التحقيق والتصوير ينشأ في النطفة بعد الأربعين على التدرج شيئاً فشيئاً ، كما ينشأ النبات ، فهذا مشاهد في المיוان والنبات كما إذا تأملت حلول الفروج في البيضة ، فإنما يقع الإشكال من عدم فهم كلام الله ورسوله ﷺ والإشكال في أفهمانا ، لا في بيان المقصود ، والله المستعان ، وقد أغداك هذا بحمد الله عن تكليف الشارحين ، فتأمله ووازن بينه وبين هذا الجمع ، وبالله التوفيق .

( فصل ) وقال بقراط في كتاب الغذاء : تصوير الجنين يكون في خمسة وثلاثين يوماً ، وحركته في سبعين صباحاً ، وكاله في مائة وعشرة أيام ، ويتصور أجنة أخرى في مئتين صباحاً ، ويتحركون التحرك الأول في مائة صباح ، ويكملون في ثلاثة ، ويتصور أجنة أخرى في أربعين صباحاً ، ويتحركون في مائين صباحاً ، ويولدون في مائين وأربعين صباحاً ، ويتصور أجنة أخرى في مئتين وسبعين صباحاً ، ويتحركون في تسعين صباحاً ، ويولدون في مائين وسبعين صباحاً ، قال فاما المولود : فيكون في الشهر السابع والثامن والتاسع والعشر .

قلت : الحركة حركتان : حركة طبيعية غير إرادية ، فهذه تكون قبل تعلق

. (١٦) أحمد في المسند ٣٧٤/١ ، ٣٧٥ .

الروح به ، وأما الحركة الإرادية ، فلا تكون إلا بعد نفخ الروح ، وهذا فرق بقراط بين التحرك الأول والثان .

قلت : الذي دل عليه الوحي الصادق عن خلاق البشر ، أن الخلق ينتقل في كل أربعين يوماً إلى طور آخر ، فيكون أولاً نطفة أربعين يوماً ، ثم علقة كذلك ثم مضفة كذلك ثم ينفع فيه الروح بعد مائة وعشرين يوماً ، كأنك شاهده عياناً ، وما خالقه فليس مع الخير به عياناً ، وغاية ما معه قياس فاسد ، وتشريح لا يحيط علماً ببداً يكون ما شاهده منه ، أو تقليل لواحد غير معصوم . وكل من جاء به مني خالقه فيه ، فيعتقد المعتقد أن هذا أمر متفق عليه بين الطبيعتين ، وأصله كله واحد أخطأ فيه ، ثم قوله من بعده ، والقوم لم يشاهدو ما أخبروا به من ذلك .

وغاية ما معهم أثيم شرحا الحاكين أحياء وأمواتاً ، فوجلوا الجنين في الرحم على الصفة التي أخبروا بها ، ولكن لا علم لهم بما وراء ذلك من مبدأ العمل وتغير أحوال النطفة ، فإن ضيق مقلدهم الفرض ، وقال : نفرض أنهم اعتبروا بكل من حين وفدت ، ثم جعلوا يعلون أيامها إلى أن بلغت ما ذكروه ، ثم شرحوها فوجلوا الأمر على الصفة التي أخبروا بها ، فهذا غاية الكذب والبهت ، فإن القوم لم يدعوا ذلك ، وكيف يمكنهم دعواهم وهم يخبرون أن بعد ذلك بكلنا وكذا يوماً يصر شأن العمل كلنا وكذا ، وإنما مع القوم كليات وأقيسة ، وينبغي أن يكون كلنا وكذا ، والنظام الطبيعي يقتضي كلنا وكذا .

وكتير منهم يأخذ ذلك من حركات القمر وزيادته ونقصانه ، ومن حركات الشمس ومن التثليث والتريث والتسليس والمقابلة ، ورد عليهم آخرون منهم ، وأبطلوا ذلك عليهم من وجوه ، وأحال به على الأخلاق والأولى والأنسب ، وأحال به آخرون على حركات الكواكب وتنقلها ، وأحال به آخرون على أيام البحارين وتغير الطبيعة فيها ، ورد بعض هؤلاء على بعض ، وأبطل قوله بما تركناه خاتمة التطويل .

وأصح ما يأيدتهم التشريع والاستقراء النام الذي لا يجزم ، ونحن لا ننكر ذلك ، ولكن ليس فيه ما يخالف الوحي عن خلاف الأجنحة أبداً ، وما يدل على أن القوم لم يخبروا في ذلك عن مشاهدة قولهم : إن الجنين الذي يولد في الشهر السابع يصر نطفة في تسعه أيام ، ودمواها في ثانية أيام آخر ، ولحمياً في تسعه أيام آخر ، وتقبل الصورة في التي عشر يوماً آخر ، فإذا اجتمعت هذه الأيام صارت خمسة وثلاثين يوماً ، فجعلوه مضفة في الأربعين الأولى ، وهذا كذب ظاهر قطعاً ، وإنما

يصر لحنياً بعد الثنين ، ومثل هذا لا يدرك إلا بوعي أو مشاهدة ، وكلها مفقود عندهم ، وإنما بأيديهم قياس اعتبروا به أحوال الأجنة من شهور ولادها ، فحكوا على كل جنين ولد في شهر من شهور الولادة ، على أنه ينبع أن يكون زبيداً : أى نطفة كذا وكذا ، ودمواها : أى علقة كذا وكذا يوماً ، ولحنياً : أى مضعة كذا وكذا يوماً ، ثم أضعفوا ذلك العدد وجعلوه في وقت تحرك الجنين وكذبوا في ذلك على الخلاق العظيم في خلقه كما كذبوا عليه في صفاته وأسمائه ، فإن القوم لم يكن لهم نصيب من العلم الذي جاءت به الرسل ، بل كانوا كما قال الله تعالى : ﴿فَلَمَّا جَاءَهُمْ رَسُلُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ فَرَحُوا بِمَا عَنْهُمْ مِنَ الْعِلْمِ﴾<sup>(١٧)</sup> .

وما غاية ما يناله الناكر المعرض بما جاءت به الرسل ، وغاية ما نالوا به علماً بأمور طبيعية فيها الحق والباطل ، وأمور رياضية كثيرة التعب قليلة الجنوبي ، وأمور الميئه باطلها أضعف أضعف حقها ، فأين العلم المتناثر من الوحي النازل إلى الظن المأمور عن الرأي الزائل ، وأين العلم المأمور عن رسول الله عليه الصلاة والسلام عن جبريل عن الله عز وجل إلى الظن المأمور عن رأي رجل لم يستتر قوله بدور الوحي طرفة عين ، وإنما معه حدس وتخمينه ، ونسبة ما يدركه العقلاء قاطبة بعقولهم إلى ما جاءت به الرسل ، كتبية سراج ضعيف إلى ضوء الشمس .

ولا تجد ولو عمرت عمر نوح مسألة واحدة أصلًا اتفق فيها العقلاء كلهم على خلاف ما جاءت به الرسل في أمر من الأمور الستة ، فالأنبياء لم تأت بما يخالف صريح العقل الستة ، وإنما جاءت بما لا يدركه العقل ، فما جاءت به الرسل مع العقل ثلاثة أقسام لا رابع لها الستة : (١) قسم شهد به العقل والفطرة ، (٢) وقسم يشهد بعملته ولا يهتدى لتفصيله ، (٣) وقسم ليس في العقل قوة إدراكه ، (٤) وأما القسم الرابع - وهو ما يحييه العقل الصريح ويشهد ببطلانه ، فالرسل يريهون منه ، وإن ظن كثير من الجهل المدعين للعلم والمعرفة ، أن بعض ما جاءت به الرسل يكون من هذا القسم ، فهذا إنما لجهله بما جاءت به وإنما لجهله بحكم العقل أو لجهله .

١٧٦ . (١٧) غافر : آية (٨٣) .

## ( فصل ) في مقدار زمان الحمل واختلاف الأجرة في ذلك

قال الله تعالى : ﴿ ووصينا الإنسان بوالديه إحساناً ، حمله أمه كرهاً ووضعه كرهاً ، وحمله وفصاله ثلاثون شهراً ﴾<sup>(١٨)</sup> فأخير تعالى أن مدة الحمل والطعام ثلاثون شهراً ، وأخير في آية البقرة أن مدة الرضاع حولين كاملين ، فعلم أن الباقي يصلح مدة للحمل وهو ستة أشهر . فاتفق الفقهاء كلهم على أن المرأة لا تلد للدون ستة أشهر إلا أن يكون سقطاً ، وهذا أمر تلقاه الفقهاء عن الصحابة رضي الله عنهم .

فذكر البيهقي وغيره عن حرب بن أبي الأسود الرملي أن عمر أتى بامرأة قد ولدت لستة أشهر ، فهم عمر برجها ، فبلغ ذلك علياً رضي الله عنه ، فقال : ليس عليها رجم ، فبلغ ذلك عمر ، فأرسل إليه فسأله ؟ فقال : ﴿ والوالدات يرضعن أولادهن حولين كاملين من أراد أن يتم الرضاعة ﴾ وقال : ﴿ وحمله وفصاله ثلاثون شهراً ﴾ ، فستة أشهر حمله وحولين تمام الرضاعة لا حد عليه فخل عنها . وفي موطأ مالك أنه بلغه أن عثمان بن عفان رضي الله عنه أتى بامرأة قد ولدت في ستة أشهر ، فأمر بها أن ترجم ، فقال علي : ليس ذلك عليها ، قال الله تعالى : ﴿ وحمله وفصاله ثلاثون شهراً ﴾ وقال : وفصاله في عامين ، فأمر بها عثمان أن تردد فوجدت قد رجمت .

وذكر داود بن أبي هند عن عكرمة عن ابن عباس أنه كان يقول : إذا ولدت المرأة لستة أشهر كفافها من الرضاع أحد وعشرون شهراً وإذا وضعت لسبعة أشهر كفافها الرضاع ثلاثة وعشرون شهراً ، وإذا وضعت لستة أشهر كفافها من الرضاع أربعة وعشرون شهراً ، كما قال تعالى : ﴿ وحمله وفصاله ثلاثون شهراً ﴾ انتهى كلامه .

وقال تعالى : ﴿ يعلم ما تحمل كل أثني وما تغيب الأرحام وما تزداد ﴾ قال ابن عباس : ما تغيب الأرحام : ما تقص عن التسعة أشهر وما تزيد عليها ، ووافقه على هذا أصحابه كمجاهد وسعيد بن جير ، وقال مجاهد أيضاً : إذا حاضت المرأة على ولدتها كان ذلك نقصاناً من الولد وما تزداد ، قال : إذا زادت على تسعة أشهر

(١٨) الأحقاف : آية (١٥) .

كان ذلك تماماً لما نقص من ولدها ، وقال أيضاً : الغيب : ما رأت الحامل من الدم في حملها وهو نقصان من الولد ، والزيادة ما زاد ، وعلى التسعة أشهر وهو تمام النقصان .

وقال الحسن : ما تغيب الأرحام ما كان من سقط ، وما ترداد المرأة تلـد عشرة أشهر ، وقال عكرمة : تغيب الأرحام : الغيب بعد الحمل ، فكل يوم رأت فيه الدم حاملاً ازداد به في الأيام ظاهراً ، فما حاضت يوماً إلا ازدادت في الحمل يوماً .

وقال قتادة : الغيب : السقط وما ترداد فوق التسعة أشهر ، وقال سعيد ابن جبير : إذا رأت المرأة الدم على الحمل فهو الغيب للولد فهو نقصان في غذاء الولد وزيادة في الحمل ، تغيب وترداد فعلاً متعديان مفعولهما مخلوف وهو عائد على ما الموصولة ، والغيب : النقصان ، ومنه : وغيب الماء ، وضده : الزيادة . والتحقيق في معنى الآية أنه يعلم مدة الحمل وما يعرض فيها من الزيادة والنقصان ، فهو العالم بذلك دونكم ، كما هو العالم بما تحمل كل أثني هل هو ذكر أو أنثى .

وهذه أحد أنواع الغيب التي لا يعلمها إلا الله ،

[ ٤٧١ ] كـا فـ الصـحـيـحـ عـنـ عـلـيـ السـلـامـ : « مـفـاتـيـحـ الـغـيـبـ حـسـنـ لاـ يـعـلـمـهـ إـلـاـ اللـهـ : (١) لاـ يـعـلـمـ مـتـىـ بـحـيـ ءـ السـاعـةـ إـلـاـ اللـهـ ، (٢) وـلـاـ يـعـلـمـ مـاـ فـعـلـ إـلـاـ اللـهـ ، (٣) وـلـاـ يـعـلـمـ مـتـىـ بـحـيـ ءـ الـقـيـثـ إـلـاـ اللـهـ ، (٤) وـلـاـ يـعـلـمـ مـاـ فـعـلـ إـلـاـ اللـهـ ، (٥) وـلـاـ تـدـرـىـ نـفـسـ بـأـيـ أـرـضـ تـمـوتـ إـلـاـ اللـهـ »<sup>(١٩)</sup> فـهـوـ سـبـحـانـهـ المـنـفـرـ بـعـلـمـ مـاـ فـرـحـ وـعـلـمـ وـقـتـ إـقـامـتـهـ فـيـهـ وـمـاـ يـزـدـ مـنـ بـدـنـهـ وـمـاـ يـنـقـصـ ،ـ وـمـاـ عـدـاـ هـذـاـ القـوـلـ فـهـوـ مـنـ تـوـابـعـهـ وـلـوـازـمـهـ كـالـسـقـطـ وـالـتـامـ وـرـقـيـةـ الـدـمـ وـانـقـطـاعـهـ ،ـ وـمـقـصـودـ ذـكـرـ مـدـةـ إـقـامـةـ الـحـمـلـ فـيـ الـبـطـنـ وـمـاـ يـتـصـلـ بـهـ مـنـ زـيـادـةـ وـنـقـصـانـ .

(١٩) البخاري في الاستقاء . باب : حسن لا يعلمون إلا الله ينفظ : « مفاتيح الغيب حسن لا يعلمها إلا الله : لا يعلم أحد ما يكون في غد ، ولا يعلم أحد بما يكون في الأرحام ، ولا تعلم نفس ملائكة غداً ، وما تدرى نفس بأي أرض تموت وما يدرى أحد متنبيه المطر » ١٨٣/١ ، ١٨٤ . وفي التفسير . سورة الرعد : ١٤٥/٣ . وفي التوحيد . باب : قول الله تعالى : « إن الله هو الرزاق ذو القوة المتين » ٢٧٤/٤ . وأحمد في المسند ٥٢/٢ .

(فصل) وأما أقصاها فقال ابن المنذر : اختلف أهل العلم في ذلك فقالت طائفة : أقصى مدة ستة ، وروى هذا القول عن عائشة وروى عن الضحاك وهرم ابن حيان أن كل واحد منها أقام في بطن أمه ستين . وهذا قول سفيان الثوري . وفيه قول ثان : وهو أن مدة الحمل قد تكون ثلاثة سنين ، رويانا عن الليث ابن سعد أنه قال : حملت مولاً لعمر بن عبد الله ثلاثة سنين . وفيه قول ثالث : أن أقصى مدة أربع سنين هكذا قال الشافعى .

قالت : روى الإمام أحمد روايتان أنه أربع سنين والثانية ستة ، قال : وانختلف فيه عن مالك ، فالمشهور عنه عند أصحابه مثل ما قال الشافعى ، وحکى ابن الماجشون عنه ذلك ثم رجع لما بلغه قصة المرأة التي وضعت لخمس سنين ، وفيه قول آخر : إن مدة الحمل قد تكون خمس سنين ، حکى عن عباد بن العوام أنه قال : ولدت امرأة معاً في الدار لخمس سنين ، قال : فولدته وشعره يضرب إلى هنا وأشار إلى العنق ، قال : ومر به طير فقال : هش ، وقد حکى عن ابن عجلان ، أن امرأة كانت تحمل خمس سنين .

وفيه قول خامس - قاله الزهرى : إن المرأة تحمل ست سنين وسبعين سنين فيكون ولدتها مخشوشاً في بطنها ، قال : وقد أتى سعيد بن عبد الملك بأمرأة حملت سبع سنين .

وقالت فرقة : لا يجوز في هذا الباب التحديد والتوقيت بالرأى لأننا وجدنا لأدنى الحمل أصلاً في تأویل الكتاب وهو الأشهر السنة ، فتحنن نقول بهذا ونبيه ولم نجد لآخره وقتاً ، وهذا قول أبي عبيد ، ورفع بهذا حديث عائشة ، وقال : المرأة التي روتها عنها مجهرة ، وأجمع كل من يحفظ عنه من أهل العلم : أن المرأة إذا جاءت بولد لأقل من ستة أشهر من يوم نكحها فالولد له<sup>(٢٠)</sup> ، وهذا وأمثاله يدل على أن الطبيعة التي هي متى سر الطبيائع طارب قاهر قادر يتصرف فيها بمشيئته وينوع فيها خلقه كما يشاء ليدل من له عقل على وجوده ووحدانيته وصفات كماله ونوعت جلاله ، وإلا فمن أين في الطبيعة المجردة هذا الاختلاف العظيم والتباهي الشديد ، ومن أين في الطبيعة خلق هذا النوع الإنسان على أربعة أضرب .

(٢٠) سبق الفتاوى المقهاة على أقل مدة الحمل .

١ - أحدها : لا من ذكر ولا من أنتي كآدم عليه السلام .

٢ - الثاني : من ذكر بلا أنتي كحواء عليها السلام .

٣ - الثالث : من أنتي بلا ذكر كالمسيح عليه السلام .

٤ - الرابع : من ذكر وأنتي كسائر النوع ؛ ومن أين في الطبيعة والقوة هنا التركيب والتقدير والتشكيل وهذه الأعضاء والرباطات والقوى والمنافذ والعجائب التي ركبت في هذه النطفة المهيبة ، لو لا بدائع صنع الله ما وجدت تلك العجائب في مستقر الماء : ﴿ يَا أَيُّهَا الْإِنْسَانُ مَا غُرِبَ بِرِبِّكَ الْكَرِيمِ \* الَّذِي خَلَقَ فَسَوَّا كُلَّ دُنْلُكٍ \* فِي أَيِّ صُورَةِ مَا شَاءَ رَكِبَكِ \* ﴾ (١١) ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَخْفِي عَلَيْهِ شَيْءٌ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي السَّمَاوَاتِ \* هُوَ الَّذِي يَصُورُكُمْ فِي الْأَرْجَامِ كَيْفَ يَشَاءُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ (٢٢) لقد دل سبطانه على نفسه أوضح دلالة بما أشهده كل عبد على نفسه من حالة وحلوه وإتقان صنعه وعجائب خلقه وأيات قدرته وشواهد حكمته في .

وقال تعالى : « وَفِي الْأَرْضِ آيَاتٌ لِّلْمُوقِنِينَ » وَفِي أَنْفُسِكُمْ أَفَلَا تَبْصِرُونَ » (٢٥) وهذا في القرآن كثيرٌ مِنْ تدبره وعقله وهو شاهدٌ منك عليك ، فمن أين للطبيعة والقدرة المخصوصة هذا الخلق ، والإتقان ، والإبداع وتفصيل تلك العظام وشد بعضها بعض على اختلاف أشكالها ومقاديرها و漫افعها وصفاتها .

(٢) الانفطار : آيات (٨ - ٦).

٢٢) آل عمران: الآيات (١٤٥).

٢٣) الطارق : الآيات (٧ - ٥).

٢٤١ (٢١) : آنچه (٢١)

٢٩) اللذات : آيات (٢٠٢) :

ومن جعل في النطفة تلك العروق واللحم والعصب ، ومن فتح لها تلك الأبواب والمنافذ ، ومن شق سمعها وبصرها ، ومن ركب فيها لساناً تتطق به ، وعينين تبصر بهما ، وأذنين تسمع بهما وشفتين ، ومن أودع فيها الصدر وما حواه من المนาفع والآلات التي لو شاهدتها لرأيت العجائب .

ومن جعل هناك حوضاً وخزانة يجتمع فيها الطعام والشراب ، وساق إليه  
مجاري وطرقاً ينفذ فيها ، فيسوقى جميع أجزاء البدن كل جزء يشرب من مجراه الذى  
يختص به لا يتعداه - قد علم كل أناس مشربهم ، ومن أخذ منها تلك القوى التى بها  
تنت مصالحها ومنافعها ، ومن أودع فيها العلوم الدقيقة والصناعات العجيبة وعلمها  
ما لم تكن تعلم ، وألمعها فجورها وتقواها ، ونقلها في أطوار التخليق طوراً بعد  
طور ، وطبقاً بعد طبق إلى أن صارت شخصاً حياً ناطقاً سعيداً بصيراً ، عالماً  
متكلماً آمراً ناهياً ، مسلطاً على طير السماء وحيتان الماء ووحش الفلوات ، عالماً  
بما لا يعلمه غيره من المخلوقات : ﴿فَلَمَّا نَطَقَ الْإِنْسَانُ بِمَا كَانَ  
فِي قُلُوبِهِ مِنْ أَكْفَارٍ﴾ من أى شيء خلقه ﴿فَلَمَّا نَطَقَ  
الْإِنْسَانُ بِمَا كَانَ فِي قُلُوبِهِ مِنْ أَكْفَارٍ﴾ ثم إذا شاء  
أنشره ﴿٢٦﴾ .

(فصل) وقد زعم طائفة من تكلم في خلق الإنسان أنه إنما يعطى السمع والبصر بعد ولادته وخروجه من بطن أمه ، واحتج بقوله تعالى : ﴿وَاللَّهُ أَخْرُجَكُم مِّنْ بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ لَا تَعْلَمُونَ شَيْئًا ، وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَالْأَفْئَدَةَ لِعِلْمِكُمْ تَشَكَّرُونَ﴾<sup>(٣٧)</sup> واحتج أنه في بطن الأم لا يرى شيئاً ولا يسمع صوتاً ، فلم يكن لإعطائه السمع والبصر هناك فائدة .

وليس ما قاله صحيحًا ولا حجّة له في الآية لأن الواو لا ترتيب فيها ، بل الآية حجّة عليه ، فإن فواده مختلف وهو في بطن أمه ، وقد تقدم حديث حذيفة ابن أبيه ، والصحيح إذا مر بالنطفة شتان وأربعون ليلة بعث الله إليها ملكا ، فصورها وخلق سماعها وبصرها وجلدها ولحمنها ، وهذا وإن كان المراد به : العين والأذن ، فالقوة السامعة والباقرة مودعة فيها ، وأما الإدراك بالفعل فهو موقوف على

• (۲۲) عبس: آیات (۱۷ - ۲۲)

• (٢٧) التحليل : آية (٧٨)

زوال الحجاب المانع منه ، فلما زال بالخروج من البطن عمل المقتضى عمله ، والله أعلم .

(فصل) في ذكر أحوال الجنين بعد تحريكه وانقلابه عند تمام نصف السنة ، يعرض للجنين في هذا الوقت أن ينتهي غشاوته والحجب التي عليه وأن ينتقل عن مكانه نحو فم الرحم ، فإن كان الجنين قويا وكانت أغشنته التي تغشهه وستره أقوى منه ، فلما أن يهتكها بعض المحتك إلى أضعف - تم الولاد .

وإن كان الجنين ضعيفا وأغشنته وستره أقوى ، فلما أن يهتكها<sup>(٢٨)</sup> بعض المحتك ولا يولد ، فيبقى مريضا أربعين يوما إلى تمام آخر الشهر الثامن ، فإن ولد في هذه الأربعين يوما مات ، ولم يكن ترتيبه ولا بقاؤه ، وإن هو هتك أغشنته كل المحتك حتى لا يمكن تلافي ذلك ولم يولد مات فإن لم يسقط ، وإلا قتل الحامل به ، وإن تهتك أغشنته هتكا يمكن تلافيه بقى ولم يمت . ومكث في موضعه الذي تحرك نحوه وانقلب إليه عند فم الفرج ، وإنما يعرض لهم المرض في هذه الأربعين يوما ، إذا لم يولدوا بعد تحركهم لأنهم ينقلبون عن مكانهم الذي نشأوا فيه ويغير مواضعهم والخلال السرة بانتقلتهم ، ولبن أمها لهم ، يعرض لهن أن يمرضن عند ذلك ، تعدد الأغشية والخلال السرة المتصلة بالرحم منهن ، ولأن الجنين إذا أخل رباطه ثقل على أمه .

### فصل في سبب الشبه للأبوبين أو أحد هما

#### وسبب الإذكار والإيات وهل لها علامة وقت الحمل أم لا

نقدم ذكر قوله تعالى : « هو الذي يصوركم في الأرحام كيف يشاء » .

[ ٢٧٢ ] وثبت في الصحيحين عن أنس بن مالك رضي الله عنه ، أن أم سليم سألت النبي ﷺ عن المرأة - ترى في منامها ما يرى الرجل ؟ فقال عليه الصلاة والسلام : « إذا رأت المرأة ذلك فلتغسل » ، فقالت أم سلمة : واستحببت من ذلك ، وهل يكون هذا ؟ فقال النبي عليه السلام : « نعم ، فمن أين يكون

(٢٨) يرجع في ذلك إلى علم الطب .

الشَّبَهُ ؟ ماءُ الرَّجُلِ أَيْضًا غَلِيظٌ وَماءُ الْمَرْأَةِ رَقِيقٌ أَصْفَرُ ، فَمِنْ أَيْمَنِهِ عَلَا أَوْ سُقٌّ  
يَكُونُ مِنْهُ الشَّبَهُ » (٢٩) .

[ ٢٧٣ ] وفي صحيح مسلم عن عائشة : أن المرأة قالت لرسول الله ﷺ :  
هل تخسل المرأة إذا احتلمت فابصرت الماء ؟ فقال : « نعم » ، فقالت عائشة : تربت  
يداك ، فقال رسول الله عليه الصلاة والسلام : « دعيها ، وهل يكون الشَّبَهُ إِلَّا مِنْ  
قَبْلِ ذَلِكَ إِذَا عَلَا مَاؤُهَا ماءُ الرَّجُلِ - أَشَبَهُ الْوَلَدُ أَخْوَاهُ ، وَإِذَا عَلَا ماءُ الرَّجُلِ  
ماءُهَا أَشَبَهُ أَعْمَامَهُ » (٣٠) .

[ ٢٧٤ ] وفي صحيح مسلم عن ثوبان ، قال : كُنْتُ قَائِمًا عِنْدَ رَسُولِ اللهِ  
عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ ، فَجَاءَهُ حَبْرٌ مِّنْ أَحْبَارِ الْيَهُودِ ، فَقَالَ : السَّلَامُ عَلَيْكَ يَا مُحَمَّدَ ،  
فَلَدَعَتْهُ دَفْعَةٌ كَادَ يَصْرُعُ مِنْهَا ، فَقَالَ : لَمْ تَدْفَعْنِي ؟ فَقَالَتْ : أَلَا تَقُولُ يَا رَسُولَ اللهِ -  
فَقَالَ الْيَهُودِيُّ : إِنَّا نَدْعُوكَ بِاسْمِ الَّذِي سَمَّاهُ بِهِ أَهْلَهُ ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ : أَسْمِي  
مُحَمَّدٌ - الَّذِي سَمَّاهُ بِهِ أَهْلَهُ ، فَقَالَ الْيَهُودِيُّ : جَهْتُ أَسْأَلُكَ ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ  
الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ : يَنْفَعُكَ مِنِّي إِنْ حَدَّثْتَكَ ؟ فَقَالَ : أَسْمَعْ بِأَذْنِي . فَنَكَثَ رَسُولُ اللهِ  
ﷺ بَعْدَ مَعْهُ ، فَقَالَ : سَلْ ، فَقَالَ الْيَهُودِيُّ : أَيْنَ يَكُونُ النَّاسُ حِينَ تَبْلِيلُ الْأَرْضِ  
غَيْرَ الْأَرْضِ وَالسَّمَوَاتِ ؟ فَقَالَ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ : « هُمْ فِي الظُّلْمَةِ دُونَ  
الْجَسْرِ » ، فَقَالَ : فَمِنْ أُولَئِنَا إِجَارَةُ يَوْمِ الْقِيَامَةِ ؟ قَالَ : « فَقَرَاءُ الْمَهَاجِرِينَ » ،  
قَالَ الْيَهُودِيُّ : فَمَا تَحْتَمُمْ حِينَ يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ ؟ قَالَ : « زِيَادَةُ كَبْدِ التَّوْنِ » ، قَالَ :  
فَمَا غَذَّاهُمْ عَلَى إِثْرِهَا ؟ قَالَ : « يَنْحَرُ لَهُمْ ثُورُ الْجَنَّةِ الَّذِي كَانَ يَأْكُلُ مِنْ  
أَطْرَافِهَا » ، قَالَ : فَمَا شَرَابُهُمْ عَلَيْهِ ؟ قَالَ : « عَيْنَا فِيهَا تَسْمِيَةً سَلْسِيلًا » ، قَالَ :  
صَدِقْتَ ، قَالَ : أَرَدْتُ أَنْ أَسْأَلُكَ عَنْ شَيْءٍ لَا يَعْلَمُهُ أَحَدٌ مِّنْ أَهْلِ الْأَرْضِ إِلَّا نَبَّى -  
أَوْ رَجُلٌ أَوْ رَجْلَانِ ، قَالَ : يَنْفَعُكَ إِنْ حَدَّثْتَكَ ؟ قَالَ : أَسْمَعْ بِأَذْنِي ، قَالَ : جَهْتُ  
أَسْأَلُكَ عَنِ الْوَلَدِ ، قَالَ : « ماءُ الرَّجُلِ أَيْضًا وَماءُ الْمَرْأَةِ أَصْفَرُ ، فَإِذَا اجْتَمَعَا وَعَلَا  
مِنْ الرَّجُلِ مِنِّي الْمَرْأَةُ أَذْكُرُ بِإِذْنِ اللهِ ، وَإِذَا عَلَا مِنِّي الْمَرْأَةُ مِنِّي الرَّجُلُ أَنْتَ بِإِذْنِ  
اللهِ تَعَالَى » ، فَقَالَ الْيَهُودِيُّ : لَقَدْ صَدِقْتَ وَإِنَّكَ لَتَبِّى ، ثُمَّ انْصَرَفَ فَذَهَبَ ، فَقَالَ

(٢٩) مسلم في الحيض . باب : وجوب الفسل على المرأة بخروج المenses منها (٣٠) .

(٣٠) مسلم في الحيض . باب : وجوب الفسل على المرأة بخروج .... (٣٢) .

رسول الله عليه الصلاة والسلام : « لقد سأليت عن الذي سأليت عنه ، وما لى علم بشيء منه حتى أتاني الله عز وجل به » (٣١) .

[ ٢٧٥ ] وفي مسند الإمام أحمد من حديث القاسم عبد الرحمن عن أبي عبد الله هو ابن مسعود قال : مر يهودي برسول الله عليه السلام وهو يحدث أصحابه ، فقالت قريش : يا يهودي ! إن هذا يزعم أنه نبي . فقال : لأسألنه على شيء لا يعلمه إلا نبي ، فجاء حتى جلس ، ثم قال : يا محمد ! مم يخلق الإنسان ؟ قال : « يا يهودي ! من كل - من نطفة الرجل ومن نطفة المرأة ، فاما نطفة الرجل فطفة غليظة ، منها العظم والغضب ، وأما نطفة المرأة فطفة رقيقة منها اللحم والدم » ، فقام اليهودي فقال : هكذا يقول من قبلك (٣٢) .

فضمنت هذه الأحاديث أموراً ، أحدها : أن الجنين يخلق من ماء الرجل وماء المرأة خلافاً لما يزعم من الطبيعين ، أنه إنما يخلق من ماء الرجل وحده ؛ وقد قال تعالى : ﴿فَلَيَنْظُرِ الْإِنْسَانُ مِمَّ خُلِقَ خَلْقٌ مِّنْ مَاءٍ دَافِقٍ يُخْرُجُ مِنْ بَيْنِ الصَّلْبِ وَالثَّرَابِ﴾ (٣٣) .

قال الزجاج : قال أهل اللغة : الثربة موضع القلادة من الصدر ، والجمع ترائب .

وقال أبو عبيدة : الترائب : معلق الحل من الصدر ، وهو قول جميع أهل اللغة .

قال عطاء وابن عباس : يزيد صلب الرجل ، وترائب المرأة : وهو موضع قلادتها ، وهذا قول الكلبي ومقاتل وسفيان وجمهور أهل التفسير ، وهو المطابق لهذه الأحاديث ، وبذلك أجرى الله العادة في إيجاد ما يوجده من بين أصلين كالحيوان والنبات وغيرهما من المخلوقات .

فالمحيوان ينعقد من ماء الذكر وماء الأنثى ، كما ينعقد النبات من الماء والتراب والهواء ، وهذا قال تعالى : ﴿بَدِيعُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ أَنَّ يَكُونَ لَهُ وَلَدٌ وَلَمْ تَكُنْ

(٣١) رواه مسلم . كتاب الحيض . باب : صفة مني الرجل والمرأة ، وأن الولد مخلوق من مالهما (٣٤) .

(٣٢) أحادي في المسند ٤٦٥/١ .

(٣٣) الطارق : الآيات (٥ - ٧) .

له صاحبة <sup>هـ</sup>(٣٤) فإن الولد لا يتكون إلا من بين الذكر وصاحبه ، ولا ينفي هذا بأدم وحواء أبوينا ولا المسيح ، فإن الله سبحانه مزج تراب آدم بالماء حتى صار طينا ، ثم أرسل عليه الماء والشمس حتى صار كالفحار ، ثم نفع فيه الروح ، وكانت حواء مستلة منه وجزء من أجزائه ، والمسيح خلق من ماء مريم ونفخة الملك ، وكانت النفخة له كالأب لغيره .

( فصل ) الأمر الثاني : إن سبق أحد الماءين سبب لشبه السابق ماؤه وعلو أحدهما سبب الجانبة الولد العالى ماؤه ، فهوها أمران : سبق ، وعلو ، وقد يتفقان وقد يفترقان ، فإن سبق ماء الرجل ماء المرأة وعلا ، كان الولد ذكراً والشبه للرجل ، وإن سبق ماء المرأة وعلا ماء الرجل كانت أنثى ، والشبه للأم ، وإن سبق أحدهما وعلا الآخر كان الشبه للسابق ، والإذكار والإياتش لمن علا ماؤه .

ويشكل على هذا أمران ، أحدهما : أن الإذكار والإياتش لمن علا ليس له سبب طبيعى وإنما هو مستند إلى مشيئة الخالق سبحانه . ولهذا قال في الحديث الصحيح : « **فِي قُولِ الْمَلَكِ يَارَبِّ أَذْكُرْ أَمْ أَنْثَى ، فَمَا الرِّزْقُ ، فَمَا الْأَجْلُ ، أَشْقَى أَمْ سَعِيدٌ ؟ فَيَقُولُ اللَّهُ مَا يَشَاءُ وَيَكْتُبُ الْمَلَكُ** » .

فكون الولد ذكراً أو أنثى مستند إلى تقدير الخالق العلام ، كالشقاوة والسعادة والرزق والأجل .

وأما حديث ثوبان فانفرد به مسلم وحده ، والذى في صحيح البخارى : إنما هو الشبه ، وسببه علو ماء أحدهما أو سبقه ، ولهذا قال : فمن أهيمَا علا يكون الشبه .

[ ٢٧٦ ] الأمر الثاني : أن القافة مبناه على شبه الواطئ لا على شبه الأم ، ولهذا قال النبي ﷺ في ولد الملاعنة : « **اَنْظُرُوهَا فَإِنْ جَاءَتْ بِهِ عَلَى نَعْتِ كَذَا وَكَذَا ، فَهُوَ لشَرِيكُكُمْ بِالسَّحْمَاءِ ، يَعْنِي الَّذِي رَمَيْتُ بِهِ ، وَإِنْ جَاءَتْ بِهِ عَلَى نَعْتِ كَذَا وَكَذَا فَهُوَ هَلَالُ بْنُ أُمِّيَّةَ** » ، فاعتبر شبه الواطئ ولم يعتبر شبه الأم ويجاب على هذين الإشكالين :

(٣٤) الأنس : آية (١٠١) .

أما الأول : فإن الله سبحانه قادر ما قدره من حسن وضعها في  
الرحم إلى آخر أحواها بأسباب ، حتى الشقاوة والسعادة ، والرزق والأجل  
والمحصية ، كل ذلك بأسباب قدرها ، ولا ينكر أن يكون الإذكار والإيناث أسباباً ،  
كما أن الشبه أسباب لكن السبب غير موجب لسببه ، بل إذا شاء الله جعل فيه  
اقتضاءه ، وإذا شاء سببه اقتضائه ، وإذا شاء رتب عليه ضد ما هو سبب له ، وهو  
 سبحانه يفعل هذا تارة وهذا تارة ، فالموجب مشيئة الله وحده ، فالسبب متصرف  
فيه لا متصرف محكوم عليه ، لا حاكم مدبر ولا مدبر ، فلا تضاد بين قيام سبب  
الإذكار والإيناث ، وسؤال الملك ربه تعالى أى الأمرين يحدنه في الجنين ، وهذا أخير  
 سبحانه أن الإذكار والإيناث وجمعهما هبة محضة منه سبحانه راجع إلى مشيئته وعلمه  
 وقدرته .

فإن قيل فقول الملك : يارب أذكر أم أنسى ؟ مثل قوله : ما الرزق  
وما الأجل ؟ وهذا لا يستند إلى سبب من الواطئ وإن كان يحصل بأسباب غير  
ذلك ، قيل نعم ، لا يستند الإذكار والإيناث إلى سبب موجب من الوطء ، وغاية  
ما هناك أن ينعقد جزء من أجزاء السبب ، وقام السبب من أمور خارجة عن  
الزوجين ، ويكتفى في ذلك أنه إن لم يأذن الله باقتضاء السبب لسببه لم يترتب عليه ،  
فاستناد الإذكار والإيناث إلى مشيئته سبحانه لا ينافي حصول السبب ، وكونها بسبب  
لا ينافي استنادهما إلى المشيئه ولا يوجب الاكتفاء بالسبب وحده .

وأما تفرد مسلم بحديث ثوبان فهو كذلك ، والحديث صحيح لا مطعن فيه ،  
ولكن في القلب من ذكر الإيناث والإذكار فيه شيء ، هل حفظت هذه اللفظة أو هي  
غير محفوظة ، والمذكور إنما هو الشبه كما ذكر في سائر الأحاديث المتفق على صحتها ،  
فهذا موضع نظر كما ترى ، والله أعلم .

(فصل) وأما الأمر الثالث : وهو اعتبار القائل لشبه الأب دون الأم ،  
ذلك لأن كون الولد من الأم أمر محقق لا يعرض فيه اشتباه سواء أشبهها أو لم  
ي شبها ، وإنما يحتاج إلى القافة في دعوى الآباء ، وهذا يتحقق بأبويين عند أصحاب  
رسول الله عليه صلوات الله عليه وأكثر فقهاء الحديث ، ولا يتحقق بأمين ، فإذا أدعاه أبوان أرى  
القافة ، فألحق بمن كان الشبه له إذا لم يكن ثم فراش ، فإن كان هناك فراش لم ينافس  
إلى مخالفة الشبه له ، فالشبه دليل عند عدم معارضة ما هو أقوى منه الفراش والبينة ،  
نعم ، لو أدعاه امرأتان أرى القافة ، فألحق بمن كان أشبه بهما منها فعملنا بالمشبه في  
الوضعين .

ونص الإمام أحمد على اعتبار القافة في حق المرأةين ، فسئل عن يهودية و مسلمة ولدتا ، فادعت اليهودية وكذا المسلمة ، فقيل له : يكون في هذا القافة ؟ قال : ما أحسنـا ! وهذا أصح الوجهين للشافعية .

وقالوا في الوجه الآخر : لا تعتبر القافة هنـا لإمكان معرفة الأم يقـيناً بخلاف الأم ، والصحيح اعتبار القافة في حق المرأةين لأنـه اعتبار لشـبه الأم ، والولد يأخذ الشـبه من الأم تـارة ومن الأمـ تـارة ، بـدليل كـما ذـكرنا من حـديث عـائشـة وأـم سـلمـة وعبد الله بن سـلام وأـنس بن مـالـك وـثـوبـان رـضـي الله عـنـهم ، وإـمـكـان مـعـرـفـة الأم يـقـيناً لا يـمـعـنـ اعتـبارـ القـافـةـ عـنـدـ عـدـمـ الـيـقـينـ كـماـ تـعـبـرـهاـ بـالـشـبـهـ إـلـىـ الـرـجـلـينـ عـنـدـ عـدـمـ الـفـرـاشـ .

وقد روـيـ سـليمـانـ بنـ حـربـ عـلـىـ حـمـادـ عـنـ هـشـامـ عـنـ حـسـانـ عـنـ مـحـمـدـ اـبـنـ سـيرـينـ ، قـالـ : حـجـجـ بـنـ الـوـلـيدـ ، وـخـنـ سـبـعـةـ وـلـدـ سـيرـينـ - فـمـرـ بـنـاـ إـلـىـ الـمـدـيـنـةـ ، فـلـمـ دـخـلـنـاـ عـلـىـ زـيـدـ بـنـ ثـابـتـ قـيلـ لـهـ : هـؤـلـاءـ بـنـوـ سـيرـينـ ، قـالـ : فـقـالـ زـيـدـ : هـذـانـ لـأـمـ ، وـهـذـانـ لـأـمـ ، فـمـاـ أـخـطـاـ .

وقد قال بـقـرـاطـ فيـ كـتـابـ الـأـجـنـةـ : إـذـاـ كـانـ مـنـ الرـجـلـ أـكـثـرـ مـنـ مـنـ الـمـرـأـةـ أـشـبـهـ الـطـفـلـ أـبـاهـ ، وـإـنـ كـانـ مـنـ الـمـرـأـةـ أـكـثـرـ مـنـ مـنـ الرـجـلـ أـشـبـهـ الـطـفـلـ أـمـهـ ، وـقـالـ : الـمـنـ يـنـزـلـ مـنـ أـعـضـاءـ الـبـدـنـ كـلـهـاـ ، وـيـجـرـىـ مـنـ الصـحـيـحـةـ صـحـيـحاـ وـمـنـ السـقـيـمـةـ سـقـيـمـاـ ، وـقـالـ : إـنـ الـصـلـعـ يـلـدـنـ صـلـعـاـ وـالـشـهـلـ (\*) يـلـدـنـ شـهـلـاـ وـالـحـلـولـ حـلـواـ ، وـقـالـ : أـمـاـ الـلـحـمـ فـإـنـهـ يـرـبـوـ وـيـزـدـادـ مـعـ الـلـحـمـ وـيـخـلـقـ فـيـ مـفـاـصـلـ ، وـيـكـوـنـ كـلـ شـيـءـ مـنـ الـجـنـينـ شـبـهـاـ جـماـ يـخـرـجـ مـنـهـ ، وـقـالـ : قـدـ يـتـوـلـدـ مـرـارـاـ كـثـرـةـ مـنـ الـعـمـيـانـ وـمـنـ بـهـ شـامـةـ أـوـ أـثـرـ ، وـمـنـ بـهـ عـلـامـاتـ أـخـرـ مـنـ بـهـ عـلـامـةـ مـثـلـهـاـ ، وـكـثـرـاـ مـاـ يـوـلـدـ أـبـنـاءـ يـشـبـهـونـ أـجـلـادـهـمـ وـيـشـبـهـونـ قـرـابـاتـهـمـ وـقـالـ : الـذـكـورـ فـيـ الـأـكـثـرـ يـشـبـهـونـ آـبـاءـهـمـ ، وـالـإـنـاثـ يـشـبـهـونـ أـمـهـاتـهـمـ (٣٥ـ) .

( فـصـلـ ) وـقـدـ يـكـوـنـ قـبـحـ الـمـوـلـودـ وـخـسـنـهـ مـنـ أـسـبـابـ أـخـرـ ، مـنـهاـ أـنـ أـفـكـارـ الـوـالـدـينـ وـخـاصـةـ الـوـالـدـةـ إـذـاـ جـالـتـ عـنـ الـمـيـاضـعـةـ وـبـعـدـهاـ إـلـىـ وـقـتـ خـلـقـ الـجـنـينـ فـيـ الـأـشـخـاصـ الـتـيـ تـشـاهـدـهـاـ وـتـعـاـيـنـهـاـ وـتـتـذـكـرـهـاـ وـتـشـتـاقـهـاـ ، لـأـنـهـ تـجـبـهـاـ وـتـوـدـهـاـ ، فـإـذـاـ دـامـتـ الـفـكـرـةـ فـيـ الـأـشـتـيـاقـ إـلـيـهـ - أـشـبـهـ الـجـنـينـ وـتـصـورـ بـصـورـتـهـ ، فـإـنـ الـطـبـيـعـةـ نـقـالـةـ ،

(\*) الشـهـلـ : هوـ أـنـ يـشـبـهـ سـوـادـ الـعـيـنـ حـمـرـةـ أـوـ زـرـقةـ .

(٣٥ـ) يـرـىـ عـلـمـ الـوـرـاثـةـ أـنـ ذـلـكـ يـرـجـعـ إـلـىـ مـاـ يـحـلـ الصـفـاتـ الـمـوـرـوـتـةـ .

واستعدادها وقوتها أمر يعرفه كل أحد<sup>(٣٦)</sup> .

وحشني رئيس الأطباء بالقاهرة ، قال : أجلست ابن أخي يكحل الناس ، فما مكث إلا يسراً حتى جاءني وبه رد ، فلما برأ منه عاد فعاوده الرمد ، فلعلمت أنه من فتح عينيه في أعين الرمد - والطبيعة نقالة<sup>(٣٧)</sup> .

وقد ذكر الأطباء : أن إدمان الحامل على أكل السفرجل والثفاح مما يحسن وجه المولود ويصفى لونه ، وكرهوا للحامل رؤية الصور الشنيعة ، والألوان الكبدة ، والبيوت الوحشة الضيقة ، وأن ذلك كله يؤثر في الجنين .

( فصل ) وقال بقراط في كتاب الأجنحة : إذا حصل مني الرجل داخل الرحم عند الجماع ولم يسل إلى الخارج ، لكنه مكث في فم الرحم وانضم فمه علقت المرأة ، وإذا انضم فم الرحم اختلط المنيان في جوفه وتم الحبل ، فإذا توافقاً إنزال الرجل وإنزال المرأة في وقت واحد ، وانخلط الماء إن وثبت في الرحم واشتمل عليهما وانضم علقت المرأة ، وتديير ذلك يكون في ثلاثة أوقات : قبل المبايعة ، ومعها ، وبعدها بإعداد الرحم لقبول النطفة ، ومعها بإيصال النطفة إلى مستقرها في الرحم ، واتفاق الإنزالين ومعها بثبات النطفة في الرحم وإمساكه عليها وحفظها من الخروج والفساد ، قلت : السبب المذكور غير موجب ، وإنما الموجب مشيئة الله وحده كأينا ، والله أعلم .

### فصل - وإذا تكون الجنين وصورة الخالق الباري المصور خلق ورأسه إلى فوق ورجله إلى أسفل

فعدمها يأذن الله بخروجه ينقلب ويصر رأسه إلى أسفل ، فيتقدم رأسه سائر بدنـه هذا باتفاق من الأطباء والمرشحين ، وهذا من تمام العناية الإلهية بالجنين وأمه ، لأن رأسه إذا خرج أولاً كان خروج سائر بدنـه أسهل من غير أن يحتاج شيء منها إلى أن يتشنى ، فإن الجنين لو خرجت رجلـه أولاً لم يؤمن أن يتشـب في الرحم عند يديه ، وإن خرجت رجلـه الواحدة لم يؤمن أن يتعلـق وينـشـب في الرحم عند إدراكـه ، وإن

(٣٦) يبعد عن القبول .

(٣٧) للرمد أسباب ليس هنا منها .

خرجت اليدان لم يؤمن أن ينشب عند رأسه ، إما أنه يتلوى إلى خلف وإما لأن السرة تلوى إلى عنقه أو على كتفه . لأن الجنين إذا انحدر فصار إلى موضع فيه السرة ممتدة التوت هناك على عنقه وكتفه ، فيعرض من ذلك إما أن يجاذب السرة فتألم الأم غالباً ، ثم إن الجنين إما أن يموت وإما أن يصعب خروجه ويخرج وهو عليل متورم ، فاقضت حكمة أحكام الحاكمين أن ينقلب في البطن ، فيخرج رأسه أولاً ثم يتعال الرأس باق البدن .

### فصل - في السبب الذي لأجله لا يعيش الولد إذا ولد لثمانية أشهر ويعيش إذا ولد لسبعة وتسعة وعشرة

إذا تم الجنين سبعة أشهر ، عرض له حركة قوية يتحركها بالطبع للانقلاب والخروج ، فإن كان الجنين قوياً من الأطفال الذين لهم بالطبع قوة شديدة في تركيبهم وجبلتهم ، حتى يقدر بحركته على أن يهتك ما يحيط من الأغشية المحيطة به المتصلة بالرحم ، حتى ينفذ ويخرج منها خرج في الشهر السابع وهو قوي صحيح سليم لم تؤله الحركة ولم يفرضه الانقلاب ، وإن كان ضعيفاً عن ذلك فهو إما أن يعطى بسبب ما يناله من الضرر والألم بالحركة للانقلاب فيخرج ميتاً ، وإما أن يبقى في البطن ، فيعرض ويثبت مدة مرضه نحو أربعين يوماً حتى يرأ وينتعش ويقوى ، فإذا ولد في حلود الشهر الثامن ولد وهو مريض لم يتلخص من الله فيعطي ولا يسلم ولا يترى ، وإن لبث في الرحم حتى يجوز هذه الأربعين يوماً إلى الشهر التاسع وقوى وصح وانتعش ، وبعد عهده بالمرض كان حرياً أن يسلم ، وأولاً لهم بأن يسلم أطواهم بعد الإنقلاب لبنا في الرحم ، وهم المولودون في الشهر العاشر ، وأما من ولد بين العاشر والتاسع فحالهم في ذلك بحسب القرب والبعد .

وقال غيره : العلة في أنه لا يمكن أن يعيش المولود لثمانية أشهر ، أنه يتوالى عليه ضربان من الضرر .

أحداها : انقلابه في الشهر السابع في جوف الرحم للولادة :

والثاني : تغير الحال عليه بين مكانه في الرحم وبين مكانه في الهواء ، وإن كان قد يعرض ذلك التغير لجميع الأجنة ، لكن المولود لسبعة أشهر ينجو من الرحم قبل أن يناله الضرر الذي من داخل بعقب الإنقلاب والأمراض التي ت تعرض في جوف

الرحم ، فالمولود لسبعة أشهر وعشرة أشهر يلبي في الرحم حتى يبرأ وينجو من تلك الأمراض ، فليس يتولى عليهم الضرران معا ، والمولود لثمانية أشهر يتولى عليه الضرران معا ، وكذلك لا يمكن أن يعيش وجميع الأجنة في الشهر الثامن يعرض لهم المرض .

ويذلك على ذلك أنك تجد جميع الحوامل والمحبالي في الشهر الثامن أسوأ حالا ، وأفضل منهن في مدة الشهور التي قبل هذا الشهر وبعده ، وأحوال الأمهات متصلة بأحوال الأجنة .

### فصل - وباء الطفل ساعة ولادته يدل على صحته وقوته وشدة

وإذا وضع الطفل يده وإبهامه أو إصبعه على عضو من أعضائه فهو دليل على ألم ذلك العضو ، وكل الحيوان بالطبع يشعر إلى ما يؤلمه من بدنـه ، إما يده أو يقهـه أو برأسـه أو بذنبـه ، فلما كان الطفل عادما للنطق أشار بأصبعـه أو يده إلى موضع ألمه كالحيوان البهيم .

### فصل - في أن الأطفال وهم حـل في الرحم أقوى منـهم بعد ولادتهـم

وأصير وأشد احتمالـا لما يعرض لهم ، وكذلك تكون العناية بهـم بعد ولادـهم آكـد والختـر عليهم أشد ، فإن أغصـان الشـجر وفروعـها ما دامت لاصـقة بالشـجرة ومتصلة بها لا تـكـاد الـريـاح الـعواـصـف تـزـعـعـها ولا تـقـتـلـعـها ، فإذا فـصـلتـ عنها وـغـرـستـ في مـواـضـعـ أخـرـى نـاثـرـاـ الآـفـةـ وـصـارـتـ إـلـهـاـ يـادـنـيـ رـيحـ تـهـبـ حتىـ يـقـتـلـعـهاـ .

وـكـذـلـكـ الجـنـينـ ما دـامـ فيـ الرـحـمـ ، فـهـوـ يـقـوىـ وـيـصـيرـ عـلـىـ ماـ يـعـرـضـ لـهـ وـيـنـالـهـ منـ سـوـءـ التـدـبـيرـ وـالـأـذـىـ عـلـىـ مـاـ لـاـ يـصـيرـ عـلـىـ الـيـسـيرـ مـنـهـ بـعـدـ وـلـادـتـهـ وـانـفـصـالـهـ عـنـ الرـحـمـ ، وـكـذـلـكـ الشـرـمـ عـلـىـ الشـجـرـ أـقـوىـ مـنـهـ وـأـثـبـتـ بـعـدـ قـطـعـهـ مـنـهـ .

وـلـاـ كـانـ مـفـارـقـةـ كـلـ مـعـتـادـ وـمـأـلـفـ وـالـأـنـتـقـالـ عـنـهـ شـدـيـداـ عـلـىـ مـنـ رـامـهـ ، وـلـاـ سـيـماـ إـذـاـ كـانـ الـأـنـتـقـالـ دـفـعـةـ وـاحـدـةـ ، فـالـجـنـينـ عـنـدـ مـفـارـقـتـهـ لـلـرـحـمـ يـنـتـقـلـ عـمـاـ قـدـ

ألفه واعتداده في جميع أحواله دفعة واحدة ، وشدة ذلك الانتقال عليه أكثر من شدة الانتقال بالتدريج .

و كذلك قال بقراط : قد يعلم بأهون سعي وأيسره أن التدبر الردي من المطعم والمشرب إذا كان يجري مع ردائته على أمر واحد يشبه بعضه بعضاً دائمًا ، فهو أوثق وأحرز وأبعد عن الخطأ في التماس الصحة للأبدان ، من أن يقل الرجل تدبره دفعة واحدة إلى غذاء أفضل منه ، فالجبن ينتقل عما ألفه واعتداده في غذائه وتتنفسه ومداخله ومخارجه وما يكتنفه وهلة واحدة .

وهذه أول شدة يلقاها في الدنيا ، ثم تتوافر عليها الشدائد حتى يكون آخرها الشدة العظمى التي لا شدة فوقها أو الراحة العظمى التي لا تعب دونها ، ولذلك يكفي عند ورود هذه الشدة عليه مع ما يلقاه من وكر الشيطان وطعنه في خاصرته .

( فصل ) والجبن في الرحم كان يقتدى بما يلاائمه وكان يجتذب بالطبع المقدار الذى يلاائمه من دم أمه وبعد خروجه يجتذب من اللبن ما يلاائمه أيضاً ، لكنه يجتذب لشهوته وإرادته فيزيد على مقدار ما يحتاج إليه مع كون اللبن يكون رديداً وملولاً كما يكون صحيحاً ، وكذلك يعرض له القيء والغثيان ، ويجتذب أخلاط بدنه وتعرض له الآلام والأوجاع والآفات التي لم ت تعرض له في البطن ، وقد كان عليه من الأغشية والمحجب ما يمنع وصول الأذى إليه ، فلما ولد وهوئ له أغشية ومحجب آخر لم يكن يألفها ويقتادها ، وربما ضحى للحر والبرد والهواء ، وكان يجذبه من سرته وهو أطف شئ معتدل صحيح قد نضج قلب الأم وعروقها الضوارب ، فهو شيء بما يجذبه من هو داخل الجسم من الهواء اللطيف المعتدل ، ثم يخرج منه وهلة واحدة عرياناً إلى الهواء العاصف المؤذى .

وبالجملة فقد انتقل عن مأله وماله وما اعتمد ولهلة واحدة إلى ما هو أشد عليه منه وأصعب ، وهذا من تمام حكمة الخالق العليم ، يبرهن عبده على مفارقة عوائده وسائلوفاته إلى ما هو أفضل منها وأفعى وأونق له ، وقد أشار تعالى إلى هذا بقوله : **﴿لَمْ يَرَ كُبَيْنِ طَبْقَاهُ عَنْ طَبْقِهِ﴾** أي حالاً بعد حال ، فأول أطباقه كونه نطفة ثم علقة ثم شدة ثم جبينا ثم ولوانا ثم رضيئا ثم فطيميا ، ثم صحيحاً أو مريضاً ، غنياً أو فقيراً ، معافاً أو مبلي ، إلى جميع أحوال الإنسان المختلفة عليه إلى أن يموت ، ثم يبعث ، ثم يوقف بين يدي الله تعالى ، ثم يصحر إلى الجنة أو النار ، فالمعنى - لتركين : حال بعد حال ومنازلا بعد منزل وأمراً بعد أمر .

قال سعيد بن جبیر وابن زید : لتكونن في الآخرة بعد الأولى ، ولتصيرن  
أغنياء بعد الفقر ، وقراء بعد الغنى ، وقال عطاء : شدة بعد شدة ، والطريق  
والطبيقة : الحال ، ولهذا يقال : كان فلان على طبقات شتى ، قال عمرو بن العاص :  
لقد كتت على طبقات ثلاث : أى أحوال ثلاث .

قال ابن الأعرابى - الطبق : الحال على اختلافها ، وقد ذكرنا بعض أطباق  
الجدين في البطن من حين كونه نطفة إلى وقت ولادته ، ثم نذكر أطباقه بعد ولادته إلى  
آخرها .

فنقول : الجدين في الرحم ينزلة الشمرة على الشجرة في اتصالها بمحلها اتصالا  
قويا ، فإذا بلغت الغاية لم يبق إلا انفصالها لنقلها وكمالها وانقطاع العروق المسكة  
لها ، فهكذا الجدين تهتك عنه تلك الأغشية وتنفصل العروق التي تمسكه بين المشيمة  
والرحم ، وتنضب تلك الرطوبات المزلفة ، فتعينه يازلاقها ونقله وانهتك الحجب  
وأنفصال العروق على الخروج فيفتح الرحم افتتاحا عظيما جداً ، ولا بد من انفصال  
بعض المفاصل العظيمة ثم تلشم في أسرع زمان ، وقد اعترف بذلك حذق الأطباء  
والمسرحيين .

وقالوا : لا يتم ذلك إلا بعنایة إلهية وتدبر تعجز عقول الناس عن إدراك  
كيفيه ، فببارك الله أحسن الخالقين .

فإذا انفصل الجدين ، بكى ساعة انفصاله لسبب طبيعي ، وهو مفارقة إلهه  
ومكانه الذي كان فيه وسبب انفصال عنه ، وهو طعن الشيطان في خاصرته ، فإذا  
انفصل وتم انفصاله مديده إلى فيه ، فإذا مر له أربعون يوماً تجدد له أمر آخر على نحو  
ما كان يتجدد له وهو في الرحم فيضحك عدد الأربعين ، وذلك أول ما يعقل نفسه  
فإذا تم له شهرين رأى المنامات ، ثم ينشأ معه التبييز والعقل على التدرج شيئاً فشيئاً إلى  
سن التبييز ، وليس له سن معنون بل من الناس من يميز لخمس .

[ ٢٧٧ ] كما قال محمود بن الربيع : عقلت من النبي عليه الصلاة والسلام  
مجده بجهاف وجهه ، أى وجهه محمود من دلو في بئرهم ، ولذلك جعلت الحسن حد  
الصحة سماع الصبي ، وبعدهم يميز لأقل منها ، ويدرك أموراً جرت له وهو دون  
الخمس سنين ، وقد ذكرنا عن إيسان بن معاوية أنه قال : أذكر يوم ولدتنى أمي بأنى  
خرجت من ظلمة إلى ضوء ثم صرت إلى ظلمة ، فسألت أمي عن ذلك فقالت :

صدق ، لما انفصل مني لم يكن عندي ما ألهه به فوضعت عليه قصبة ، وهذا من أعجب الأشياء وأندرها ، فإذا صار له سبع سنين دخل في سن التمييز وأمر بالصلوة ، [ ٢٧٨ ] كما في المسند والسنن من حديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده قال ، قال رسول الله ﷺ : « مروا أبناءكم بالصلوة لسبع سنين واضربوهم لعشر سنين ، وفرقوا بينهم في المضاجع » .

[ ٢٧٩ ] وقد خبر النبي عليه الصلاة والسلام ابنة فطيمًا بين أبويهما ، كما رواه أبو داود في سنته من حديث عبد الحميد بن جعفر بن عبد الله بن نافع بن سنان الأنصاري ، قال : أخبرني أبا عن جدي نافع بن سنان أنه أسلم فأبأته امرأته أن تسلم ، فأبأته النبي ﷺ فقالت : ابنتي وهي فطيم أو شيبة ، وقال نافع : ابنتي ، فقال رسول الله ﷺ : « أقعد ناحية ، وقال لها : أقعدى ناحية ، فأقعد الصيبة ناحية بينهما ، ثم قال : أدعوها ، فمالت إلى أمها ، فقال النبي عليه الصلاة والسلام : اللهم اهدنا ، فمالت إلى أمها ، فأخدها » (٣٨) ، ولا أحسن من هذا الحكم ولا أقرب إلى الفطرة والعدل .

[ ٢٨٠ ] وعند النسائي في رواية عن عبد الحميد بن جعفر الأنصاري أن جده أسلم ، وأبأته امرأته أن تسلم ، فجاءه بابن له صغير ولم يبلغ ، فاجلس النبي ﷺ الأب هنا والأم هنا ، ثم خبره وقال : اللهم اهدنا ، فذهب إلى أبيه (٣٩) .

[ ٢٨١ ] وفي المسند من حديث أبا هريرة أن رسول الله عليه الصلاة والسلام خبر غلاماً بين أبيه وأمه (٤٠) .

وأما تقييد وقت التخيير بسبعين فليس في الأحاديث المرفوعة اعتباره ، وإنما ذكر فيه أثر عن على وأبا هريرة ، قال عمارة الجرمي : خبرني على بين أمي وعمي ، وكانت ابنة سبع سنين أو ثمان ، وهذا لا يدل على أن من دون ذلك لا ينجز ، بل إنما ذكر أن ذلك الغلام المخمر - كان سنه ذلك .

(٣٨) أبو داود في الطلاق . باب : إذا أسلم أحد الأبوين مع من يكون الولد . ٤٤٦/٤ .

(٣٩) أحمد في المسند . ٤٤٧/٥ .

(٤٠) الترمذى في الأحكام . باب : ما جاء في تخيير الغلام بين أبييه إذا افترقا . وقال : حسن صحيح . ١٠٩/٦ . وابن ماجه في الأحكام . باب : تخيير الصبي بين أبييه (٢٣٥١) . وأحمد في المسند . ٢٤٦/٢ .

[ ٢٨٢ ] وفي السنن من حديث أبي هريرة : جاءت امرأة إلى النبي عليه الصلاة والسلام فقالت : يا رسول الله إِن زوجي ي يريد أن يذهب بابني وقد سقاني من بئر أَيْ عنبه وقد نفعني ، فقال له النبي عليه الصلاة والسلام : « هَذَا أَبُوكَ وَهَذِهِ أُمُّكَ ، فَخُذْ يَدَ أَهْمَّهَا شَتَّى ، فَأَخْذَ يَدَ أُمِّهِ ، فَانطَلَقَتْ بِهِ وَلَمْ يَسْأَلْ عَنْ سَنِّهِ »<sup>(٤١)</sup> ، وظاهر أمره أن غاية ما وصل إليه أن سقاها من البئر ، فليس في أحاديث التخيير مرفوعها وموقوفها تقييد بالسبع ، والذى دلت عليه أنه متى ميز بين أبيه وأمه خير بينهما ، والله أعلم .

ولذلك صحة إسلامه لا تتوقف على السبع ، بل متى عقل الإسلام ووصفه صحيحة إسلامه ، وشرط الخرق : أن يكون ابن عشر ، وقد نص أَحْمَدَ على ذلك في الوصية فإنه قال في رواية ابنته صالح وعبد الله وعمه أبي طالب وإسحاق بن إبراهيم وأبي داود وابن متصور : على اشتراط العشر سنين لصحة وصيته ، وقال له أبو طالب : فإن كان دون العشر ؟ قال : لا ، واحتج في رواية إسحاق بن إبراهيم بأنه يضرب على الصلاة لعشر ، وأما إسلامه – فقال في المغنى : أكثر المصححين لإسلامه لم يشترطوا العشر ولم يحددوا له حدًا ، وحكاه ابن المنذر عن أَحْمَدَ لأن المقصود حصل ، لا حاجة إلى زيادة عليه .

وروى عن أَحْمَدَ : إذا كان ابن سبع سنين فإسلامه إسلام ، لأن النبي عليه الصلاة والسلام قال : « مَرْوُهُمْ بِالصَّلَاةِ لَسْبِعَ » ، فدل على أن ذلك حد لأمرهم وصحة عبادتهم ، فيكون حد الصحة إسلامهم ، وقال ابن أبي شيبة : إذا أسلم وهو ابن خمس سنين ، وقال أبو أيوب : أجيزة إسلام ابن ثلاث سنين من أصحاب الحق من صغير أو كبير أجزناه ، وهذا لا يكاد يعقل الإسلام ولا يدرى ما يقول . ولا يثبت لقوله حكم ، فإن وجد ذلك منه دلت أقواله وأفعاله على معرفة الإسلام وعقله إِيَّاه ، صحيحة منه كغيره ، انتهى كلامه ، فقد صرَحَ الشَّيْخُ بِصِحَّةِ إِسْلَامِ ابْنِ ثَلَاثِ سَنِّينِ إِذَا عَقَلَ إِسْلَامَ .

وقد قال الميموني قلت لأبي عبد الله : الغلام يسلم وهو ابن عشر سنين ، ولم يبلغ الحنث ، قال : أقبل إسلامه ، قلت : بأي شيء محتاج فيه ؟ قال : أنا أضربه على الصلاة ابن عشر ، وأفرق بينهم في المضاجع ، وقال الفضل بن زياد : سأله أَحْمَدَ

(٤١) أخرجه ابن ماجه (في كتاب الأحكام ، باب تخيير الصبي بين أبويه) (٢٣٥١) .

عن الصبي النصراني يسلم كيف تصنع به؟ قال: إذا بلغ عشرًا أجرته على الإسلام، لأن النبي عليه السلام قال: «علموا أولادكم الصلاة لسبع، وأضربوهم عليها عشر»، فهذه رواية أخرى - وعنه رواية أخرى: «يصح إسلام ابن سبع سنين».

قال أبو الحارث قيل لأبي عبد الله: إن غلاماً صغيراً أقر بالإسلام، وشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، وصل وهو صغير لم يدرك، ثم رجع عن الإسلام، يجوز إسلامه وهو صغير؟ قال: نعم، إذا أتى له سبع سنين ثم أسلم، أجر على الإسلام، لأن النبي عليه الصلاة والسلام قال: «علمونهم الصلاة لسبع»، فكان حكم الصلاة قد وجب، إذ أمر أن يعلموهم الصلاة لسبع، وقال صالح قال أى، إذا بلغ اليهودي والنصراني سبع سنين ثم أسلم - أجر على الإسلام، لأنه إذا بلغ سبعاً أمر بالصلاحة، قلت: وإن كان ابن ست؟ قال: لا.

### فصل - فإذا صار ابن عشر ازداد قسوة وعقلا

واحتمالاً للعبادات فيضرب على ترك الصلاة كما أمر به النبي عليه السلام، وهذا ضرب تأديب وتمرين، وعند بلوغ العشرين يتجدد له حال أخرى يقوى فيها تمييزه ومعرفته، ولذلك ذهب كثيرون من الفقهاء إلى وجوب الإيمان عليه في هذا الحال، وأنه يعاقب على تركه، وهذا اختيار أبي الخطاب وغيره، وهو قول قوي جداً، وإن رفع عنه قلم التكليف بالفروع، فإنه قد أعطى آلة معرفة الصانع والإقرار بتوحيده وصدق رسالته، وتمكن من نظر مثلك واستدلاله كما هو متمكن من فهم العلوم والصناعات، ومصالح دنياه فلا عنده له في الكفر بالله ورسوله مع أن أدلة الإيمان بالله ورسوله أظهر من كل علم وصناعة يتعلمهها.

وقد قال تعالى: ﴿وَأُوحِيَ إِلَيْهِ هَذَا الْقُرْآنُ لِأَلْذِكْرِ بِهِ وَمَنْ بَلَغَهُ﴾<sup>(٤٢)</sup> أى ومن بلغه القرآن، فكل من بلغه القرآن وعُنِّيَّ به، فهو متنبه، والأحاديث التي رويت في امتحان الأطفال والمعتوهين والهالك في الفترة، إنما يدل على امتحان من لم يعقل الإسلام، فهو لا يدلون بمحاجتهم أنهم لم يبلغوا الدعوة ولم يقلوا الإسلام، ومن فهم دقائق الصناعات والعلوم لا يمكنه أن يدل على الله بهذه الحجة، وعدم ترتيب الأحكام عليهم في الدنيا قبل البلوغ لا يدل على عدم ترتيبها

. (٤٢) الأنعام: آية (١٩).

عليهم في الآخرة ، وهذا القول هو المحكم عن أبي وأصحابه ، وهو في غاية القوة .

### فصل - ثم بعد العشر إلى سن البلوغ يسمى مراهقاً ومناهزاً للاحتمام

فإذا بلغ خمس عشرة سنة عرض له حال آخر ، يحصل معها الاحتمام ونبات الشعر الخشن حول القبل . وغلظ الصوت ، وانفراق أربنة الأنف ، والذى اعتبره الشارع من ذلك أمران : الاحتمام والإنبات ، أما الاحتمام فقال : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِيُسْتَأْذِنُكُمُ الَّذِينَ مُلِكْتُ أَيْمَانَكُمْ وَالَّذِينَ لَمْ يَلْغُوا الْحَلْمَ مِنْكُمْ ثَلَاثَ مَرَاتٍ - ثُمَّ قَالَ - إِنَّمَا يَحْلِمُ الْأَطْفَالُ مِنْكُمْ الْحَلْمُ فَلِيُسْتَأْذِنُوا كَمَا اسْتَأْذَنُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ ﴾ (٤٣) .

[ ٢٨٣ ] وقال النبي عليه الصلاة والسلام : « رفع القلم عن ثلاثة : ١ - عن الصبي حتى يحطم ، ٢ - وعن المجنون حتى يفتق ، ٣ - وعن النائم حتى يستيقظ » (٤٤) .

[ ٢٨٤ ] وقال معاذ : « نحد من كل حلم دينار » ، رواهما أحمد وأبو داود ، وليس لوقت الاحتمام سن معتمد ، بل من الصبيان من يحطم لاثنتي عشرة ، ومنهم من يأتى عليه خمس عشرة وست عشرة ، وأكثر من ذلك - ولا يحطم ، وانختلف الفقهاء في السن الذي يبلغ به مثل هذا ، فقال الأوزاعي وأحمد والشافعى وأبو يوسف ومحمد : متى كمل خمس عشرة سنة حكم ببلوغه ، والأصحاب مالك ثلاثة أقوال - أحدهما : سبع عشرة ، والثانى : ثمانى عشرة ، والثالث : خمس عشرة ، وهو المحكم عن مالك ، وعن أبي حنيفة رواياتان : إحداهما : سبع عشرة والثانى : ثمانى عشرة ، والجارية عنده سبع عشرة .

وقال داود وأصحابه : لا حد له بالسن ، إنما هو الاحتمام ، وهذا قول قوى ، وليس عن رسول الله ﷺ في السن حد البتة ، وغاية ما احتج به من قيده

(٤٣) التور : الآيات (٥٩،٥٨) .

(٤٤) ابن ماجه في كتاب الطلاق . باب : طلاق المتعوه والصغير والنائم (٢٠٤١) .

بخمس عشرة سنة ، بحديث ابن عمر حيث عرض على النبي عليه السلام في القتال وهو ابن أربع عشرة – فلم يجزه ، ثم عرض عليه وهو ابن خمس عشرة – فأجازه ، وهذا الحديث ، وإن كان متفقاً على صحته فلا دليل فيه على أنه أجازه لبلوغه ، بل لعله استصغره أولاً ، ولم يره مطيناً للقتال ، فلما كان له خمس عشرة سنة رواه مطيناً للقتال ، فأجازه .

ولهذا لم يسأله هل احتمل أو لم يحتمل ، والله سبحانه إنما علق الأحكام بالاحتمام – وكذلك رسول الله عليه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، ولم يأت عنه في السن حديث واحد سوى ما حكاه ابن عمر من إجازته ورده ، وهذا اضطررت أقوال الفقهاء في السن الذي يحكم ببلوغ الصبي له ، وقد خص الإمام أحمد : على أن الصبي لا يكون محرماً للمرأة حتى يحتمل – فاشترط الاحتمام .

## فصل – وأما الإباتات فهو نبات الشعر الخشن حول قيل الصبي والبنت

ولا اعتبار بالزغب الضعيف ، وهذا مذهب أحمد ومالك وأحد قول الشافعى ، وقال في الآخر : هو علم في حق الكفار دون المسلمين ، لأن أولاد المسلمين يمكن معرفة بلوغهم بالبينة وقبول قول البالغ منهم بخلاف الكافر .

[ ٢٨٥ ] و قال أبو حنيفة : لا اعتبار به بحال كما لا يعتبر غلظ الصوت وإنفراق الأنف ، واحتج من جعله بلوغاً بما في الصحيحين أن النبي عليه الصلاة والسلام لما حكم سعد بن معاذ في بني قريطة ، فحكم بأن تقتل مقاتلتهم وتسى ذراريهم ، أمر بأن يكشف عن مؤذرهم ، فمن أبنت فهو من المقاتلة ، ومن لم يبنت الحق بالذرية ، قال عطية : فشكوا في ، فأمر النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أن ينظروا إلى هل أبنت بعد ، فنظروا في ، فلم يجدون أبنت ، فأطلقون بالذرية ، واستمر على هذا العمل الصحابة رضي الله عنهم بعد النبي عليه الصلاة والسلام ، فكتب عمر إلى عامله : أن لا تأخذ الجزية إلا من حرت عليه الموسى ، وذكر البيهقي من حديث ابن علية عن إسماعيل بن أمية عن محمد بن يحيى بن حبان ، أن عمر – رفع إليه غلام ابتهار جارية – في شعره ، فقال : انظروا إليه ، فلم يوجد أبنت ، فلرأ عنده الحد .

قال أبو عبيد : والابتهاه – أن يقذفها بنفسه ويقول : فعلت بها كاذباً ، وذكر عن عثمان بن عفان رضي الله عنه ، أنه أتى بغلام قد سرق ، فقال : انظروا إلى

مؤترره ، فنظروا فلم يجدوه أنت الشاعر فلم يقطعه ، وذكر عن ابن عمر : إذا أصاب الغلام الحد فارتيب فيه هل احتلم أم لا ؟ فانظر إلى عاته ، وفي هذا بيان أن الإنبيات علم على البلوغ وعلى أنه علم في حق أولاد المسلمين والكافر ، وعلى أنه يجوز النظر إلى عورة الأجنبية للحاجة من معرفة البلوغ وغيره .

وأما ما ذكره بعض المتأخرین : أنه يكشف ويستدبره الناظر جيماً ، ويستقبلان المرأة وينظر إلها الناظر ، فرب الإنبيات فشيء - قاله من تلقاء نفسه ، لم يفعله رسول الله ﷺ ، ولا أحد من الصحابة . ولا أعتبره أحد من الأئمة قبله .

### فصل - فإذا تيقن بلوغه جرى عليه قلم التكليف

وثبت له جميع أحكام الرجل ثم يأخذ في أول بلوغ الأشد ، قال الزجاج : الأشد - من نحو سبع عشرة سنة إلى نحو الأربعين ، وقال ابن عباس في رواية عطاء عنه ، الأشد : الحلم ، وهو اختيار يحيى بن يعمر والسدى ، وروى مجاهد عنه ثلاثة وثلاثين سنة ، وروى عنه أيضاً ثلاثة ، وقال الضحاك : عشرين سنة ، وقال مقاتل : ثمان عشرة ، وقد أحکم الزهرى تحكيم اللفظ ، فقال : بلوغ الأشد ي يكون من وقت بلوغ الإنسان مبلغ الرجال إلى أربعين سنة ، قال : فبلغ الأشد محصور الأول محصور النهاية غير محصور ما بين ذلك ، فبلغ الأشد مرتبة بين البلوغ وبين الأربعين ، ومعنى اللفظة من الشدة : وهي القوة والجلادة ، والشديد : الرجل القوى ، فالأشد القوى ، قال الفراء : واحدها شدة في القياس ، ولم أسمع لها يواحد .

وقال أبو الحيث : واحدها شدة كتمة وأنعم ، وقال بعض أهل اللغة : واحدها شدة بضم الشين ، وقال آخرون منهم : هو اسم مفرد - كالأنك ، وليس بجمع - حكمها ابن الأنباري .

## فصل - ثم بعد الأربعين يأخذ في النقصان ضعف القوى على التدريج

كما أخذ في زيادتها على التدريج ، قال الله تعالى : ﴿الله الذي خلقكم من ضعف ثم جعل من بعد ضعف قوة ، ثم جعل من بعد قوة ضعفاً وشيبة﴾ (٤٥) فقوته بين ضعفين وحياته بين موتي ، فهو : أولاً نطفة ثم علقة ثم مضغة ، ثم جيناً ما دام في البطن ، فإذا خرج فهو : وليد ، فما لم يستمر سبعة أيام ، فهو : صديق - بالغين المعجمة ، لأنه لم يشتد صدغه ، ثم ما دام يرضع ، فهو : رضيع ، فإذا قطع عنه اللبن فهو : فطيم ، فإذا دب ودرج فهو : دارج ، قال الراجزة :

أم صبي قد حبا أو دارج

فإذا بلغ طوله خمسة أشبار ، فهو : خمسي ، فإذا سقطت أسنانه ، فهو : مشغور - وقد ثغر ، فإذا أنيبت بعد سقوطها ، فهو : مثغر ، يوزن مذكور بالباء والباء معاً ، فإذا بلغ السبع وما قاربها ، فهو : ممizer ، فإذا بلغ العشر ، فهو : متعرج وناشيء ، فإذا قارب الحلم ، فهو : يافع ، ومرافق ، ونهام للغلمة ، فإذا بلغ ، فهو : بالغ ، فإذا اجتمعت قوته ، فهو : حزور . واسمه في جميع ذلك غلام - ما لم يحضر شاربه ، فإذا احضر شاربه وأخذ عنده في الطلوع ، فهو : باقل ، وقد يقل وجهه بالتحفيف ، ثم هو ما بين ذلك وبين تكامل لحيته : فني ، وشارخ بمحصور شرخ الشباب له .

وقال الجوهري : الفتى : الشاب ، والفتاة : الشابة ، ويطلق الفتى على الملوك ، وإن كان شيئاً كبيراً ،  
[٢٨٦] ومن الحديث : « لا يقل أحدكم عبدي ، وليلقل : فتاق وفتاى » (٤٦) .

(٤٥) الروم : آية (٥٤) .

(٤٦) مسلم في كتاب الألفاظ من الأدب وغيرها . باب : حكم إطلاق لفظة السنبة والأمة والملوك والسيد

١٤١٣ .

ويقال الفتى : على السخى الكريم ، فإذا اجتمعت لحيته ، فهو : شاب إلى الأربعين ، ثم يأخذ في الكهولة إلى الستين ، ثم يأخذ في الشيخوخة ، فإذا أخذ شعره في البياض ، قيل : شاب ، فإذا زاد قيل : وخطه الشيب ، فإذا زاد قيل : شيط . فإذا غلب شيبه ، فهو أغم ، فإذا اشتعل رأسه ولحيته شيئاً ، فهو : مقصوس ، فإذا اخبط قواه فهو : هرم ، فإذا تغيرت أحواله وظهر نقصه ، فقد رد إلى أرذل العمر ، فالموت أقرب إليه من اليد إلى الفم .

### فصل - فإذا بلغ الأجل الذي قدر له واستوفاه جاءته رسائله عز وجل يتقلونه من دار الفناء إلى دار البقاء

فجلسو منه مد البصر ، ثم دنا منه الملك الموكل بقبض الأرواح ، فاستدعي بالروح ، فإن كان روحًا طيبة ، قال : اخرجني أيتها النفس الطيبة كانت في الجسد الطيب ، اخرجني حميدة وأبشرى بروح وريحان ورب غير غضبان ، فتخرج من بدنك كما تخرج قطرة من في السقاء ، فإذا أخذها لم يدعها الرسول في يديه طرفة عين . فيختطفونها ويكتفونها بمحنوط وكفن من الجنة ، ثم يصلون عليها ، ويوجد لها كأطيب نفحة مسك وجدت على الأرض ، ثم يصعد بها للعرض الأول على أسرع الحاسين ، فينتهي بها إلى السماء الدنيا ، فيستاذن لها فيفتح لها أبواب السماء ويصل عليها ملائكتها ، ويشيعها مقربوها إلى السماء الثانية ، فيفعل بها كذلك ، ثم الثالثة ، ثم الرابعة إلى أن ينتهي بها إلى السماء التي فيها الله عز وجل فتحى ربها تبارك وتعالى بتحية الربوبية : « اللهم أنت السلام ومنك السلام تبارك يا ذا الجلال والإكرام » فإن شاء الله أذن لها بالسجود ، ثم يخرج لها التوقيع بالجنة فيقول الرب جل جلاله : « اكتبوا كتاب عبدى في علین ، ثم أعيدهم إلى الأرض فلاني منها خلقتهم وفيها أعيدهم ومنها أخرجهم ثارة أخرى » ثم ترجع روجه إلى الأرض فتشهد غسله وتكفيفه وحمله وتجهيزه .

ويقول : قدموني قدموني ، فإذا وضع في لحده وتولى عنه أصحابه ، دخلت الروح معه ، حتى إنه ليسمع قرع نعالم على الأرض ، فأتاه حينئذ فناناً القبر ،

فيجلسانه ويسأله : من ربك وما دينك ومن نبيك ؟ فيقول : رب الله وديني الإسلام ونبي محمد ، فيصدقانه ويسأله ، بأن هذا الذي عاش عليه ومات عليه ، وعليه يبعث .

ثم يفصح له في قبره مد بصره - ويفرش له خضراً ويقيض له شاب حسن الوجه والرائحة ، فيقول : أبشر بالذى يسرك ، فيقول : من أنت ؟ فوجهك الوجه يحيى بالخير ، فيقول : أنا عملك الصالح ، ثم يفتح له طاقة إلى النار ، ويقول : انظر ما صرف الله عنك ، ثم يفتح له طاقة إلى الجنة ويقول : انظر ما أعد الله لك ، فيراها جميعاً .

وأما النفس الفاجرة فبالقصد عن ذلك كله ، إذ أذنت بالرحيل نزل عليها الملائكة سود الوجوه ، معهم حنوط من نار وكفن من نار فجلسوا منها مد البصر ، ثم دنا الملك الموكل بقبض النفوس ، فاستدعي بها وقال : اخرجني أيتها النفس الخبيثة - كانت في الجسد الخبيث - ابشرى بحيم وغساق ، وأآخر من شكله أزواج ، فتطاير في بدنها فيجتلبها من أعماق البدن فتقطع معها العروق والعصب كما ينزع الشوك من الصوف ، فإذا أخذها لم يدعها في يده طرفة عين .

ويوجد لها كائنة رائحة جيفة على وجه الأرض ، فتحنط بذلك الحنوط وتلف في ذلك الكفن ، ويلعثها كل ملك بين السماء والأرض . ثم يصعد بها إلى السماء فيستفتح لها ، فلا يفتح لها أبواب السماء ، ثم يحيى النساء من رب العالمين : اكتبوا كتابه في سجون ، وأعيشو إلى الأرض ، فتطرح روحه طرحاً ، فتشهد بتجهيزه وتكفيه وحمله .

وتقول وهي على السرير : يا ويلها إلى أن يذهبون بها ، فإذا وضع في اللحد أعيدهت إليه ، جاء الملكان فسألاه عن ربه ودينه ونبيه ، فيتجلجل ويقول : لا أدرى ، فيقولان له : لا دريت ولا دريت ثم يضرباه ضربة ، يصبح صيحة يسمعه كل شيء إلا التقلين . ثم يضيق عليه قبره ، حتى تختلف أضلاعه ، ثم يفرش له نار . ويفتح له طاقة إلى الجنة ، فيقال انظر إلى ما صرف الله عنك ، ثم يفتح له طاقة إلى النار ، فيقال : انظر إلى مقعدك من النار ، فيراها جميعاً ، ثم يقيض له أعمى وأصم وأبكم ، فيقول : من أنت ؟ فوجهك الوجه يحيى بالشر فيقول : أنا عملك السيء .

ثم ينعم المؤمن في البرزخ على حسب أعماله ، ويعذب الفاجر فيه على حسب أعماله ، وينحصر كل عذاب بعذاب يليق بجنباته ذلك العذاب ففرض شفاه المغتابين

الذين يزرون لحوم الناس ويقعون في أعراضهم بمقارض من نار وتسجر بطون أكلة أموال اليتامي بالنار ، وتلقم أكلة الربا بالحجارة ويسبحون في أنهار الدم كما يسبحون في الكسب الخبيث ، وترض رعوس النائمين عن الصلاة المكتوبة بالحجر العظيم ، ويشق شدق الكذاب الكذبة العظيمة بكلالب الحديد إلى قفاه ومنخره إلى قفاه وعينيه إلى قفاه ، كما شقت كلمته النواحي ، ويعلق النساء الزواف بشدتين ، وتحبس الزناة والزواف في التور الحمى عليه ، فيعدب محل المعصية منهم ، وما هو إلا سافل .

وتسلط المهموم والغموم والأحزان والألام النفسانية على النفوس البطلة التي كانت مشغوفة باللهو واللعب والبطالة فتصنع الألام في نفوسهم كما تصنع المهام والديدان في لحومهم ، حتى يأذن الله تعالى بانقضاء أجل العالم وطى الدنيا ، فتمطر الأرض مطرأً غليظاً أليضاً كمني الرجال - أربعين صباحاً ، فينبتون من قبورهم كما تنبت الشجرة والعشب ، فإذا تكاملت الأجنة وأقربت الأم وكان وقت الولادة ، أمر الله سبحانه إسرافيل فتفتح في الصور نفحة البعث ، وهي - الثالثة ، وقبلها نفحة الموت ، وقبلها نفحة الفرع ، فتشققت الأرض عنهم ، فإذا هم قيام ينتظرون .

يقول المؤمن : الحمد لله الذي أحيانا بعد ما أماتنا وإليه التشور .

ويقول الكافر : هه يا ولينا من بعثنا من مرقدينا ؟ هذا ما وعد الرحمن وصدق المسلمين <sup>(٤٧)</sup> فيساقون إلى المحشر حفاة عراة غرلا بهما ، مع كل نفس سائق يسوقها وشهيد عليها ، وهم بين مسرور ومشور وضاحك ، وباك <sup>(٤٨)</sup> وجوه يومئذ مسيرة ضاحكة مستبشرة ، ووجوه يومئذ عليها غيرة ترهقها قترة <sup>(٤٩)</sup> حتى إذا تكاملت عدتهم وصاروا جميعاً على وجه الأرض ، تشققت السماء وانتشرت الكواكب ، ونزلت ملائكة السماء فاحتاطت بملائكة السماء الدنيا ، ثم كل سماء كذلك ، فيما هم كذلك ، إذ جاء الله رب العالمين - لفصل القضاء ، فأشرقت الأرض بنوره ، وتميز الجحرون من المؤمنين .

ونصب الميزان وأحضر الديوان ، واستدعي بالشهود ، وشهدت يومئذ

(٤٨) عبس : (٤١-٣٨) .

(٤٧) بس : آية (٥٢) .

الأيدي والألسن والأرجل والجلود ، ولا تزال الخصومة بين يدي الله سبحانه - حتى يختص بالروح والجسد .

فيقول الجسد : إنما كنت ميتاً لا أعقل ولا أسمع ، ولا أبصر ، وأنت كنت السمعة المبصرة العاقلة وكانت تصرفيتني حيث أردت .

فتقول الروح : وأنت الذي فعلت وبأشرت المعصية وبطشت .

فرسل الله سبحانه إليها ملكاً يحكم بينهما فيقول : مثلكما - مثل بضم مقعد ، وأعمى صحيح - دخلا بستانًا . فقال المقعد : أنا أرى الثمار ولا أستطيع أن أقوم إليها ، وقال الأعمى : أنا أستطيع القيام ، ولكن لا أرى شيئاً ، فقال له المقعد : احملني حتى أتناول لى ذلك - ففعل ، فعل من تكون المقوية ؟ فيقولان : عليهما ، فيقول : فكذلك أنتا .

فيحكم الله سبحانه بين عباده بحكمه الذي يحمده عليه جميع أهل السموات والأرض ، وكل بر وفاجر ومؤمن وكافر ﴿ وتفق كل نفس ما عملت ﴾<sup>(٤٩)</sup> ﴿ فمن يعمل مثقال ذرة خيراً يره ، ومن يعمل مثقال ذرة شراً يره ﴾<sup>(٥٠)</sup> ، ثم ينادي مناد : لتبعد كل أمة ما كانت تعبد .

فيذهب أهل الأوثان مع أولئك ، وأهل الصليب مع صليبيهم ، وكل مشرك مع إلهه الذي كان يعبد ، لا يستطيع التخلف عنه فيتلقون في النار .

ويبقى المؤمنون ، فيقال لهم : ألا تتطالقون حيث انطلق الناس ؟ فيقولون : فارقنا الناس أحرق ما كنا بهم ، وإن لنا رباً ننتظره ، فيقال : وهل بينكم وبينه علامة تعرفونه بها ؟ فيقولون : نعم ، إنه لا مثل له ، فيتجلّ لهم سبحانه في غير الصورة التي يعرفونه ، فيقول : أنا ربكم ، فيقولون : نعوذ بالله منك هذا مكانتنا حتى يأتي ربنا ، فإذا جاء ربنا عرفاً ، فيتجلّ لهم في صورته التي رؤى فيها أول مرة ضاحكا ، فيقول : أنا ربكم ، فيقولون : نعم ، أنت ربنا ويهرون الله سجداً ، إلا من كان لا يصل في الدنيا أو يصل رباء ، فإنه يحال بينه وبين السجود .

٤٩) التحل : آية ١١١ .

٥٠) الزينة : ٨٠٧ .

ثم ينطلق سبحانه ويتبعونه ويضرب الجسر ويلاقى المخلوق إليه وهو دحض مزلة مظلم لا يمكن عبوره إلا بنور . فإذا انتهوا إليه . قسمت بينهم الأنوار على حسب نور إيمانهم وإخلاصهم وأعمالهم في الدنيا ، فنور كالشمس ونور كالنجم ونور كالسراج في قوته وضعفه .

وترسل الأمانة والرحم على جنبي الصراط ، فلا يجوزه خائن ولا قاطع  
ويختلف مرورهم عليه بحسب اختلاف استقامتهم على الصراط المستقيم في الدنيا ،  
فumar كالبرق وكالريح وكالطير وكأجلويد الخيل ، وساع وماش وزاحف وحاب  
حيواً .

ويُنصب على جنبيه كلاليب لا يعلم قدر عظمها إلا الله عز وجل ، تعرق من علقت به عن العبور على حسب ما كانت تعيقه الدنيا عن طاعة الله ومرضاته وعبيوديته ، فناج مسلم ومخلوش مسلم ومقطع بتلك الكلاليب ومكودس في النار ، وقد ظفأ نور المنافقين على الجسر أحوج ما كانوا إليه كما ظفأ في الدنيا من قلوبهم ، وأعطوا دون الكفار نوراً في الظاهر كما كان إسلامهم في الظاهر دون الباطن ، فيقولون للمؤمنين : قعوا لنا نقبيس من نوركم - ما نجوز به ، فيقول لهم المؤمنون والملائكة : أرجعوا ورائكم فاتحمسوا نوراً .

فَقَالَ الْمُعْنَى : ارْجِعُوْا إِلَى الدُّنْيَا فَخَلُوْا مِنِ الْإِيمَانِ نُورًا تَحْبُوْزُونَ بِهِ كَمْ فَعَلَ  
الْمُؤْمِنُوْنَ ، وَقَالَ : ارْجِعُوْا وَرَاءَكُمْ حِيثُ قَسَّتِ الْأَنْوَارُ ، فَاتَّسُوا هُنَّا كَمْ نُورًا تَحْبُوْزُونَ  
بِهِ .

ثم ضرب بينهم وبين أهل الإيمان بسور - له باب : باطنه الذي على المؤمنين فيه الرحمة ، وظاهره الذي يلهم من قبله العذاب . ينادوهم : ألم نكن معكم ؟ قالوا : بلى ولكنكم قسم أنفسكم وتربيتم وارتبتم وغرتكم الأمانى حتى جاء أمر الله وغرتكم بالله الغرور . فالليوم لا يؤخذ منكم قدية ولا من الدين كفروا ، ملواكم النار هي مولاكم وبس المصير <sup>(١)</sup> .

فإذا جاوز المؤمنون الصراط ، ولا يجوزه إلا مؤمن ، أمنوا من دخول النار  
فيحبسون هناك على قنطرة بين الجنة والنار فيقتص بعضهم من بعض مظالم كانت

٤٥) الحديد: آيات (١٢ - ١٥).

بینهم في دار الدنيا حتى إذا هذبوا - أذن لهم في دخول الجنة . فإذا استقر أهل الجنة في الجنة ، وأهل النار في النار أتى بالموت - في صورة كيش أملح ، فيوقف بين الجنة والنار : ثم يقال : يا أهل الجنة ! فيطemuون وجلين ، ثم يقال : يا أهل النار ! فيطemuون مستبشرين ، فيقال : هل تعرفون هذا ؟ فيقولون : نعم : وكلهم قد عرف ، فيقال : هذا الموت ، فيذبح بين الجنة والنار . ثم يقال . يا أهل الجنة خلود ولا موت ، ويا أهل النار خلود ولا موت .

فهذا آخر أحوال هذه النطفة التي هي مبدأ الإنسان وما بين هذا المبدأ وهذه الغاية أحوال وأطباق قدر العزيز العليم ، تقل الإنسان فيها ور كوبه لما طبقاً بعد طبق حتى يصل إلى غايته من السعادة والشقاوة .

﴿ قُلِّ الْإِنْسَانُ مَا أَكْفَرَهُ مِنْ أَيِّ هُنَّ خَلْقَهُ مِنْ نَطْفَةٍ خَلَقَهُ فَقَدْرَهُ مِنِ السَّيْلِ يُسْرَهُ مِنْ أَمَاتَهُ فَأَقْبَرَهُ مِنْ إِذَا شَاءَ أَنْشَرَهُ كَلَّا لَمَا يَقْضِ مَا أَمْرَهُ ﴾ (٥٢) .

فتسأل الله العظيم أن يجعلنا من الذين سبقت لهم منه الحسنة ، ولا يجعلنا من الذين غلت عليهم الشقاوة فخسروا في الدنيا والآخرة ، إنه سميع الدعاء وهو حسينا ونعم الوكيل . والحمد لله رب العالمين وصلاته على خير خلقه محمد خاتم النبيين وعلى آله وصحبه وسلم أجمعين ، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم .

تم التحقيق والحمد لله الذي بنعمته تم الصالحات



(٥٢) عبس : آيات (١٧ - ٢٣) .



## الفهرس

| الصفحة | الموضوع                                                                     |
|--------|-----------------------------------------------------------------------------|
| ٣      | مقدمة التحقيق                                                               |
| ١٠     | مقدمة المؤلف                                                                |
| ١٥     | الباب الأول :<br>في استحباب طلب الأولاد                                     |
| ٢٢     | الباب الثاني :<br>في كراهة تسخط البنات                                      |
| ٢٦     | الباب الثالث :<br>في استحباب بشاره من ولد له ولد وتهشته                     |
| ٢٨     | الباب الرابع :<br>في استحباب التأذين في أذنه اليمنى والإقامة في أذنه اليسرى |
| ٣٠     | الباب الخامس :<br>في استحباب تحريكه                                         |
| ٣٢     | الباب السادس :<br>في العقيقة وأحكامها . ( وفيهاثان وعشرون فصلا )            |
| ٧١     | الباب السابع :<br>في حلق رأسه والصدق بوزن شعره                              |
| ٧٤     | الباب الثامن :<br>في ذكر تسميتها وأحكامها ووقتها . ( وفيه عشرة فصول )       |

|                                                                                                          |     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| الباب الرابع :                                                                                           |     |
| فِي ختانِ الْمُولُودِ وَأَحْكَامِهِ . (وَفِيهِ أَرْبَعَةُ عَشَرَ فَصْلًا)                                | ١٠٦ |
| الباب الخامس :                                                                                           |     |
| فِي ثَقْبِ أَذْنِ الصَّبِيِّ وَالْبَنْتِ                                                                 | ١٤٣ |
| الباب السادس عشر :                                                                                       |     |
| فِي حُكْمِ بُولِ النَّعَامِ وَالْجَارِيَّةِ قَبْلَ أَنْ يَأْكُلَا الطَّعَامَ                             | ١٤٦ |
| الباب الثاني عشر :                                                                                       |     |
| فِي حُكْمِ رِيقَهِ وَلَعَابِهِ                                                                           | ١٤٩ |
| الباب الثالث عشر :                                                                                       |     |
| فِي جُوازِ حِلِّ الْأَطْفَالِ فِي الصَّلَاةِ وَإِنْ لَمْ يَعْلَمْ حَالَ ثِيَابِهِمْ                      | ١٥٠ |
| الباب الرابع عشر :                                                                                       |     |
| فِي اسْتِحْبَابِ تَبَيِّلِ الْأَطْفَالِ                                                                  | ١٥١ |
| الباب الخامس عشر :                                                                                       |     |
| فِي وُجُوبِ تَأْدِيبِ الْأَوْلَادِ وَتَعْلِيمِهِمْ وَالْعَدْلِ بَيْنَهُمْ                                | ١٥٢ |
| الباب السادس عشر :                                                                                       |     |
| فِي فَصُولِ نَافِعَةٍ فِي تَرْبِيَةِ الْأَطْفَالِ تَحْمِدُ عِوَاقِبَهَا عِنْدَ الْكِبَرِ                 | ١٥٧ |
| الباب السابع عشر :                                                                                       |     |
| فِي أَطْوَارِ بَنِي آدَمَ مِنْ وَقْتِ كُونِهِ نَطْفَةً إِلَى اسْتِقْرَارِهِ فِي الْجَنَّةِ أَوِ النَّارِ | ١٦٥ |

تم بحمد الله



# مكتبة القرآن

لطبع والنشر والتوزيع  
٣ شارع القماش بالقاهرة - بولاق  
القاهرة - ت: ٧١١٤٦٤ - ٧٩٨٥٩١

**To: [www.al-mostafa.com](http://www.al-mostafa.com)**